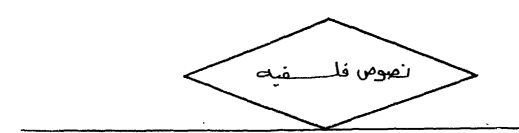
د. عبدالأمتيالا عسم

دراستة وتحقيق







# المصطلح الفلسفي عند العرب

« طبعة مصرية خاصة باذن من المؤلّف لا يجوز توزيعها خارج ج. م. ع. »

# المصطلح الفلسفي عند العرب

نصوص من التراث الفلسفي في حدود الأشياء ورسومها

دراسة وتحقيق وتعليق

الدكتور عبد الأمير الأعسم

دكتوراه فلسفة .. كمبردج استاذ الفلسفة بجامعة بغداد



- الطبعة الأولى ، بغداد ١٩٨٥ .
- الطبعة الثانية ، القاهرة ١٩٨٩

# الإهمال

الى إبني مهنّد، اعترافاً بالعون الكبير الذي قدّمه لمؤلفاتي كلّها حتى إخراج هذا الكتاب.

المؤلف

#### تصنديثر

هذا الكتاب يتناول بالدرس والتحقيق موضوعاً مهماً في سياق نهضتنا العربية الحديثة ؛ فهو يُسْهِمُ في الكشف عن مسألة تُعتبر ، الآن ، من أهم مسائل تأصيل تراثنا الفلسفي العربي ؛ وبوجه خاص دور الفلاسفة العرب في علم المصطلح الفلسفي Philosophical Terminology واعمامه ونشره .

أن حاجتنا اليوم كبيرة ، أكثر من أي وقت مضى ، الى إعادة تنظيم تراثنا الفلسفي العربي بما ينسجم مع تطورنا الفكري . وليس من الصحيح القول : إنّ ما نجده في المصطلح الأوروبي يكفي للدلالة على ما نطلبه من تطوير لمواقفنا الفلسفية عموماً ؛ لأننا بهذا نقطع الصلة بين تراثنا وفكرنا الحالي . وانّه لمن الخطأ ، كل الخطأ ، الاعتقاد بأن حاجات عصرنا الحاضر تحتم علينا أن لا نفتش عن ما أنجزه الفلاسفة العرب في صميم الفكر ، لغة ومعنى ؛ فهذه كذبة كبرى زوقتها لنا مذاهب مليئة بالدعاوي الزائفة التي أبعدتها عن تراثها الاوروبي، ايضاً.

لقد ظهرت في السنوات الاخيرة اسهامات طيبة ومشروعة لتأسيس معجمية فلسفية Philosophical Lexicography ، لباحثين ممتازين ؛ لكن محاولاتهم لم يراع فيها ظهور المصطلح الفلسفي وتطوره الى جملة من المفاهيم Concepts . ويأتي ذلك ، في رأينا ، من عدم جمع وتحقيق رسائل الفلاسفة في الحدود والرسوم في مجلد واحد ، لكي يكشف عن تطور المصطلح من مبدأ استعماله ، والكيفية التي نشأ عليها تداوله . ان مجمل المعاجم التي بين أيدنينا ، وهي معاجم فلسفية غير كاملة وغير دقيقة قياساً بتراثنا الفلسفي العربي ، تعتمد اعتماداً تاماً على نصوص متأخرة للجرجاني ؛ وفي أحسن الاحوال ترجع الى ابن سينا في رسالة الحدود . من هنا ، نلاحظ طفرة في صياغة المصطلح من هذا المعنى المحدد ، الى معانيه الاوروبية في الفلسفة الحديثة .

إنَّ معاجم الأساتذة يوسف كسرم وجماعته ، والدكتسور جميل صليبا ، والدكتور ابراهيم مدكور وجماعته ، وكذلك يوسف خياط (على ان معجمه ليس فلسفياً بحتاً) ، وانْ لم تخل من النمط المجمعي ، الا انها في الحقيقة لم

تنجز شيئاً حقيقياً في سياق دراسة المصطلح الفلسفي عند العرب ، والكشف عن انجازات الفلاسفة في هذا السياق . ولعل ما تقوم به مؤسسة التعريب من اعداد (القاموس الفلسفي) (\*) ما يؤكّد الضرورة التاريخية لمشل هذا العمل ؛ أعنى العودة الى التراث الفلسفي العربي .

ان قصدناً من هذا الكتاب ، التنبية على أهمية هذا الاتجاه الأخير ، وتأكيده ، ووضع مادته بأيدي الباحثين في المجامع العلمية العربية ، والجامعات ، ومؤسسة التعريب ، في الوطن العربي ، للافادة من مسارده في توثيق معرفتنا بالمصطلحات الفلسفية عند العرب . ولا يعني قولنا هذا ان الكتاب يجيب عن كل سؤال بخصوص المصطلح الفلسفي ؛ لكنه يوضّح الطريقة التي يجب أن نعالج بها المصطلحات في سياق تحقيقها ودرسها .

ان الرجوع الى الشريف الجرجاني دليل على اهمال الباحثين في المصطلح الفلسفي ؛ فالصحيح توثيق المصطلحات بالعودة الى جابر بن حيان ، والكندي ، والفارابي ، وابن سينا ، والخوارزمي والتوحيدي والغنزالي ، والأمدي ؛ لكي نصل الى زمان الجرجاني . أو ليس هذا ما يدل على الطريقة التعسفية التي عالج بها الباحثون لفترة طويلة مصطلحات الفلسفة !؟

ان لفلاسفتنا العرب لغتهم الاصطلاحية التي ازدهرت ابان الحضارة العربية خلال خمسة قرون ؛ ونحن في امس الحاجة اليوم الي درسها بما يتساوق مع طبيعة جمعها وتحقيق نصوصها ؛ لكي تكون دليلا لاساليب التعبيم الفلسفي في أيدي الباحثين من محبي الفلسفة وطلابها . (\*\*)

الدكتورعَبالأميرالأعيرَم

جامعة بغداد في ۲۷/۲۷/۱۹۸۲

<sup>(\*)</sup> انظر جريدة الثورة (البغدادية) ، العدد ٤٤٠٠ في ١٩٨٢/٦/٤ ص ١٢

<sup>(\* \*)</sup> من المناسب ، هنا ، والكتاب بين يدي القاريء ، ان يُشْكُر الاستاذ الدكتور احمد مطلوب ، استاذ العربية في كلية الآداب بجامعة بغداد ، لعنايته الفائقة في قراءة مسودة الكتاب ، ولملاحظاته ومقترحاته التي كانت لها قيمة خاصة في تقويم الكتاب ونشره .

# مقدمة في دراسة

## تأريخ المصطلح الفلسفي عند العرب

محاضرات على طلبة المدراسات العليما، في قسم الفلسفة بكليمة الاداب مجامعة بغداد: من متشرين اول ١٩٨٢، الى مكانون ثانٍ ١٩٨٣.

### التعربف برسائل الحدود والرسوم

ـ تمهيد عام ١ ـ الحدود لجابر بن حيان

٠ ـ الحدود والرسوم للكندي ٣ ـ الحدود الفلسفية للخوارزمي الكاتب

٤ ــ الحدود لابن سينا
 ٥ ــ الحدود للغزالي

ـ استخلاص

هده طائفة من النصوص ظفرنا بها في مخطوط قديم في كابل سنة ١٩٧٦ ؛ وهي تمثّل انجاز الفلاسفة العرب في المصطلح الفلسفي ؛ نشأته ، وتكوينه ، وتحديده ، وانتشاره ، ثم استقراره . وهذه الرسائل من تأليف نخبة مختارة من الفلاسفة ، هم جابر بن حيان ، وابو يوسف الكندي ، والخوارزمي الكاتب ، وأبو علي بن سينا ، وابو حامد الغزّالي ؛ وهي معروفة للباحثين ، فمنها ما نشر نشرة معتمدة على مخطوط واحد ، كرسالتي جابر والكندي ، ومنها ما نشر بالاستناد الى مخطوطات حديثة ، كرسالة ابن سينا ، ومنها ما طبع أصلاً ضمن كتاب يشمل النص وغيره ، كرسالتي الخوارزمي والغزّالي .

وتأي أهمية نشر هذه النصوص مجدداً ليس من الرغبة في جمعها واعادة طبعها ؟

بل لأن المجموع المخطوط الذي ظفرنا به ، والذي سنأي على وصفه فيها بعد (۱۰ ، يقدّم هذه النصوص في قراءة نقدية جديدة تُصَحِحُ ما حُقّق منها سابقاً ؛ وأمّا ما طبع منها بلا تحقيق ، فتقوّمه تقويماً نحن بأمس الحاجة اليه منذ عهد بعيد . وان وحدة الموضوع في هذا المخطوط الفريد تلغي جملة من الاعتقادات السائدة بخصوص بعض هذه الرسائل (۱۰ ؛ منها : ان رسالة الكندي ، التي أثير الشك حول نسبتها اليه ، مؤكّدة في ما بين أيدينا من نصوص . وان رسالة جابر ، التي لم يتحدّث عنها القدماء ، وقبلها المحدثون على مضض ، تنتسب الى جابر انتساباً لا يقبل أدنى ربب . وان رسالة ابن سينا ، التي يعتبرها الباحثون من أعماله الثانوية ، هي في الحقيقة مشروع نظريته في التعريف التي سيبسطها في «الشفاء» ، ثم يلخصها في «النجاة» ، واخيراً يجدد فيها في «منطق المشرقيين» . وان رسالة الخوارزمي ، وهي فصول منتزعة من كتاب «مفاتيح العلوم» ، لا ينفر منها الباحثون باعتبارها جمعاً فلمصطلحات الفلسفية فحسب ؛ بل ان اقتباسها في المخطوط يثبت اهميتها في المصطلحات الفلسفية فحسب ؛ بل ان اقتباسها في المخطوط يثبت اهميتها في المصطلحات الفلسفية فحسب ؛ بل ان اقتباسها في المخطوط يثبت اهميتها في

<sup>(</sup>١) راجع ما سنقوله مفصلاً في وصف المخطوط ، بعد ، ص ١٣٨ \_ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) سأتحدث عن ذلك بالتفصيل فيها بعد .

تحديد المصطلح الفلسفي في القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) ؛ فالمقارنة تؤكّد انها ممثلة لانجازات ابي نصر الفارابي في الحدود والرسوم ، ولو انه لم يؤلّف رسالة مستقلة في ذلك . وتبقى رسالة الغزّالي ، وهي في الاصل كتاب الحد من «معيار العلم» ؛ فانّها وفق سياق المخطوط ممثلة لمرحلة استقرار المصطلح الفلسفي ؛ وانّ التجوّز بقراءتها بمعزل عن «معيار العلم» مسألة استساغها فخر الدين الرازي (المتوفي في ٢٠٦/٦٠٦) ؛ فكأن الرسالة في هذا الاتجاه ، اصلاً ، رسالة في الحدود .

ومن المدهش ، بعد كل هذا ؛ أن نلاحظ أنّ اختيار هذه النصوص على هذه الصورة ، في المخطوط ، ينسجم انسجاماً تاماً مع تكوين اللغة الفلسفية في العربية ؛ وهو ممثل لكل الاتجاهات في استعمال الالفاظ الفلسفية خلال ثلاثة قرون ونيّف ؛ وتلك هي فترة ازدهار الفلسفة العربية . لذلك ، فاعادة ترتيب النصوص ترتيباً زمانياً ، وفرت لنا فكرة بعثها مجدداً في نشرتنا النقدية الجديدة ؛ كما أباحت لنا اعتبار الأصل المخطوط النادر أثراً من تلك الآثار النفسية في تراثنا العربي الفلسفي يستحق العناية من المتخصصين في تكوين المعجمية الفلسفية بالاستناد الى تاريخ المصطلح بعد الموازنة بين اقوال الفلاسفة . انّ في هذا وحدة كشفاً جديداً غائباً عن المحمون بالفلسفة العربية من المحدثين ، على انه كان من غير شك في صلب المتمام القدماء . وهذا كله ، كما سنبحثه مفصّلاً فيها بعد ، يثبت لماذا أخطأ الباحثون المحدثون عندما نظروا الى هذه الرسائل بعيداً عن وحدة موضوعها في تكوين المصطلح الفلسفي واستقراره ؛ فجاءت أحكام بعضهم مبتسرة لا تستند الى المقارنة بين نصوص الرسائل ؛ بل بالاستناد الى نصوص اخرى تبتعد عنها في التاريخ ، او المعالحة ، او الباعث على تأليفها .

من هنا ، أنا معني بالتعريف بهذه الرسائل تعريفاً شاملًا يرتبط بتاريخ كل نص ، ومخطوطه ومطبوعه ، وما كتب عنه ؛ ثم سأجد نفسي راغباً في تحليل النص ، لغرض ايضاح القيمة العلمية في وحدة هذه النصوص ونشرها .

#### الحدود لجابر بن حيان

اعتمدنا في تحقيق هذا النص على:

١ - مخطوط (ص) ، (٥) وهي الرسالة الرابعة ، من الورقة ١٠/أ الى الورقة
 ١ / ١٣ .

٢ ـ مخطوط دار الكتب والوثائق ، بالقاهرة ، برقم ٣ م /كيمياء وطبيعة ، من الورقة ٧٦ ؛ ورمزنا له بالحرف (و) .

٣ ـ نشرة كراوس Paul Kraus ، ضمن : المختار من رسائل جابر بن حيان (١٠) ، القاهرة ١١٤ / ١٩٣٥ (٥) ، ص ٩٧ ـ ١١٤ ؛ ورمزنا له بالحرف (ك) .

ان نشرتنا ، هنا ، لنص «الحدود» لجابر ، تُصحح قراءة باول كراوس المستندة الى قراءة مخطوط (و) فقط . كما انّها تلغي الاعتقاد السائد في اضمحلال الدور الفلسفي لجابر في نشأة المصطلح الفلسفي ، لغلبة الاتجاه العلمي على مؤلفاته التي وصلتنا ، وبحث فيها المحدثون من أصحاب الاتجاه العلمي (المحمد دقيقاً أبعدهم عن النصوص الفلسفية ، التي منها رسالة الحدود ؛ فلم يظهر جابر الاعالم الذي لعبه الضيّق . لكن الرسائل التي نشرها كراوس تؤكد الدور المهم الذي لعبه الفسيّق . لكن الرسائل التي نشرها كراوس تؤكد الدور المهم الذي لعبه الفسيّق . كما نجد ذلك واضحاً في رسالة الحدود .

<sup>(</sup>٣) مخطوط (ص) ، هو المخطوط الذي ظفرنا به في كابل ، كما المحنا ؛ وسنصفه فيما بعد .

Jabir Ibn Hayyan, Essai sur L'histoire des idees scientifiques dans L'Islam, (vol.I, (£)

Textes choisis), edites par Paul Kraus, Paris-Le Caire 1935.

<sup>(</sup>٥) اعادت مكتبة المثنى ، ببغداد ، طباعته بالاوفست . انظر : الرجب ، قاسم محمد ، نوادر المطبوعات العربية التي احيتها مكتبة المثنى ببغداد ، بغداد ـ بيروت . ١٩٧١/١٣٩٠ ، ص ٢٠١-٢٠١ .

Pearson, J.D., Index Islamicus, Cambridge 1961, PP. قارن في هذا قائمة بيرسون (٦) 163-164, nos 5121-5147.

لقد تحدّث كراوس عن رسالة الحدود ، في دراسة له عن جابر نشرها سنة ١٩٣١ ، ثم حرّر مخطوط القاهرة الوحيد الذي عرفه ، ونشره تحت عنوان «كتاب الحدود» سنة ١٩٣٥ ( ، وبعد ذلك ، تحدث عنه ، كمخطوط فريد ، في الجزء الثاني من عمله الضخم في جابر عندما بحث تاريخ الافكار العلمية في الاسلام ، الذي ظهر سنة ١٩٤٢ ( ، .

ولم يتحدّث الباحثون المحدثون عن رسالة الحدود لجابر ، بعد كراوس ، الا بالقدر الذي تتعلّق نصوصها بتقسيم العلوم (١٠) ، دون النظر في قيمة المصطلحات الفلسفية التي وردت فيها . وهذا وحده ، بلا أدنى شك ، يؤكد الاهمية البالغة لنشرتنا للرسالة ودرسها مجدداً ، هنا في هذا الكتاب .

ان رسالة «الحدود» لجابر لم ترد في المصادر القديمة التي بين ايدينا ، كابن النديم (۱) في القائمة الطويلة التي ذكر فيها عنوانات مؤلفاته ؛ مع انه ينقل من فهرست كتب جابر نفسه ، بقوله «قال جابر في فهرست كتبه» (۱) ، فيذكر انه الف «ثلثمائة كتاب في الفلسفة» (۱) وانه الف «كتب

Kraus, Paul, Studien zu Jabir Ibn Hayyan, in: Isis, XV (1931), PP. 7-30. (V)

<sup>(</sup>A) انظر : المختار من رسائل جابر ، ص ٩٧ ـ ١١٤ . ويلاحظ ان كراوس قد جمع نصوصاً بلغت ١٩ نصاً من آثار جابر ؛ والحدود ، همو النص الثاني في تسلسل الكتاب .

Kraus, Paul, Jabir Ibn Hayyan, Contribution a L'histoire des idees scientifiques (٩) dans L'Islam, (Memoires presentes, a l'Institut d'Egypt, 44-45), Le Caire . وقد ظهر الجزء الثاني سنة ١٩٤٧، وهو معني بمخطوطات مؤلفات جابر (Corpus des ecrits Jabirlens) ، ثم ظهر الجزء الأول سنة ١٩٤٧، الذي درس فيه جابر والعلم اليوناني (Jabir et la science grecque)

<sup>(</sup>۱۰) انظر ما فعله زكي نجيب محمود ، (جابر بن حيان ، سلسلة اعلام العرب ٣ ، دار مصر للطباعة ، القاهرة [١٩٦١] ص ٨٧-١٠٧) .

<sup>(</sup>١١) الفهرست ، ط . القاهرة ١٩٢٩/١٣٤٨ ، ص ٥٠٠ ـ ٥٠٣ .

<sup>(</sup>۱۲) ایضا ، ص ۵۰۲ س ۱ من اسفل .

<sup>(</sup>۱۳) ایضاً ، ص ۵۰۳ س ۱۲ .

المنطق على رأي ارسطو طاليس»(١٠) ، ثم يذكر انه ألّف «بعد ذلك خسائة كتاب نقضاً على الفلاسفة»(١٠) . ويبقى في ما لدينا من نصوص قديمة ان رسالة «الحدود» لا ذكر لها في المصادر التي سجلت مجمل عنوانات مؤلفات جابر .

ان الحديث عن رسالة «الحدود» يتصل بمجمل مشكلة دراسة جابر بن حيان . فمؤلفات جابر تصل عنواناتها الى ١١١٢ عنواناً كما يظهر ذلك في دراسات العرب والمستشرقين (١١) . ومن هنا ذهب بعض الباحثين الى مسألة الانتحال في مؤلفاته ؛ حتى ان برتيلو M.Berthelot حاول أن يثبت بأدلة ضعيفة ان مؤلفات جابر اللاتينية انما هي في الحقيقة من عمل مؤلف لاتيني من القرن الثالث عشر الميلادي (١٠٠٠) . وهنا يجيىء دور المستشرق هولميارد E.J.Holmyard فيتناول ابحاث برتيلو فيردها الى اغلاط في القراءة والمنهج ، وان ما أريد لمؤلفات جابر اللاتينية غير صحيح ، في القراءة والمنهج ، وان ما أريد لمؤلفات جابر اللاتينية غير صحيح ، العربي حتى يظهر ما ينقض ذلك بالدليل القاطع الذي لا يتسرّب اليه المشك» (١٠٠٠ وخلاصة ما يمكن أن يقال في مشكلة مؤلفات جابر ، انه «نشأ الشك» عن كثرة من تكنوا بكنيته من معاصريه صعوبة تمييز ما يجب نسبته اليه عن كثرة من تكنوا بكنيته من معاصريه صعوبة تمييز ما يجب نسبته اليه

<sup>(</sup>۱٤) ایضا ، ص ٥٠٣ س ١٦ .

<sup>(10)</sup> ایضا ، ض ۵۰۳ س ۲۱.

<sup>(</sup>١٦) انظر: الطائي، فاضل احمد، اعلام العرب في الكيمياء، بغداد ١٩٨١، ص

<sup>(</sup>۱۷) انظر: فياض: محمد محمد، جابرين حيان وخلفاؤه [سلسلة اقرأ ۹۱، دار BeYtholot, M. La Chi: مارف بحصر) القاهرة ۱۹۵، ص ۲۱ - ۲۲ وقارن: ساله مارف بحصر) القاهرة سie au Moyen Age, Paris 1893.

<sup>(</sup>۱۸) فیاض ، جابر بن حیان وخلفاؤه ، ص ۲۲ ـ ۲۵ ؛ وقارن : ۱۸) The identity of Geber; in: *Nature*, III (1923), PP. 191-193

منها»(١١). ويبقى رأي ابن النديم ، منذ القرن الرابع الهجري [العاشر الميلادي] في المسألة قائماً ، حيث قال :(٢٠)

«... وقال جماعة من أهل العلم واكابر الوراقين ، ان هذا الرجل ، يعني جابراً ، لا أصل له ولا حقيقة . وبعضهم قال انه ما صنف ، وان كان له حقيقة الا كتاب (الرحمة) ، وان هذه المصنفات صنفها الناس ونحلوه اياه وأنا أقول : ان رجلاً فاضلاً يجلس ويتعب ، فيصنف كتاباً يحتوي على ألفي ورقة ، يتعب قريحته باخراجه ، ويتعب يده وجسمه بنسخه ، ثم ينحله لغيره ، اما موجوداً أو معدوماً ، ضرب من الجهل ، وان ذلك لا يستمر على أحد ، ولا يدخل تحته من تحلى ساعة واحدة بالعلم . وأي فائدة في هذا ، وأي عائدة ؟ والرجل له حقيقة ، وامره أظهرو أشهر ، وتصانيفه أعظم واكثر» .

وليس هذا الذي سقناه من أيجاز مشكلة دراسة جابر ، للتدليل على شكّنا في رسالة «الحدود» . أمّا ما لاحظناه من أقوال ابن القديم في أنه «اختلف الناس في أمره»(۱۱) ؛ فلأنه في الحقيقة موصوف بالعلم الموسوعي الشامل(۲۱) ، فقد «درس جابر علوم الكيمياء والطب والتاريخ الطبيعي والفلسفة ، ونبغ فيها جميعاً . . . ووضع في هذه المواد مؤلفات كثيرة ، بقي منها الى الآن نحو خمسين مخطوطاً»(۱۱) . وهكذا نلاحظ ، انّ انتساب جابر الى الفلاسفة ؛ كانتسابه الى العلماء ، تؤيده النصوص الفلسفية جابر الى الفلاسفة ؛ كانتسابه الى العلماء ، تؤيده النصوص الفلسفية

<sup>(</sup>١٩) انظر : لوبون ، غوستاف ، حضارة العرب ، ترجمة عادل زعيتر ، ط ٣ ، بيروت ١٩٧٩/١٣٩٩ ، ص ٥٧٣ .

۲۲) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٤٩٩ س ١٥-٢٢ .

 <sup>(</sup>۲۱) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٤٩٩ س ١ .

<sup>(</sup>۲۲) لوبون ، حضارة العرب ، ص ۵۷۳ .

<sup>(</sup>٢٣) فياض ، جابر بن حيان وخلفاؤه ، ص ٣٩ ؛ ومثل هذا ذكر زكي نجيب محمود (٢٣) فياض ، جابر بن حيان ، ص ٢٨ ـ ٣٩) . بينها يذكر الشيخ عبد الله نعمة (فلاسفة الشيعة ، بيروت [١٩٦٥] ص ٢١٩ ـ ٢٢٦) نحو ٧٨ مؤلفاً .

التي وصلتنا ؛ ومنها رسالة «الحدود» ، فلا مجال بعد ذلك الى اغفال دوره في الفلسفة والمصطلح الفلسفي ، خصوصاً ان ابن النديم يشير الى هذا المعنى بقوله : «وزعم قوم من الفلاسفة انّه كان منهم ، وله في المنطق والفلسفة مصنفات»(۱۲) .

ان أول اشارة صريحة الى عنوان «الحدود» ، ما ورد في ذكر النسخة المحفوظة من مخطوط دار الكتب والوثائق ، في الفهرس القديم (من ، وهي النسخة التي اشار اليها بروكلمان بقوله : «كتاب الحدود ، القاهرة ، أول ، ٣٩٧٥ (٢٠٠ ) ، وذات النسخة التي تحدّث عنها كراوس (٢٠٠ ) ، ثم نشرها (٢٠٠ ) ؛ ثم بقي المحدثون يشيرون اليها كلما اشاروا الى «الحدود» (٢٠٠ ) ، الى يومنا هذا .

والآن ، آن لنّا أن نراجع نصّ «الحدود» . وأول ما نلاحظه ، تبعاً للتقسيمات التي اقترحناها في تبويب النص ، ان محتويات الرسالة مكونة من اربعة موضوعات رئيسة ، هي : ٢٠٠٠

١ ـ توطئة في الحد ، [انظر نشرتناً ، ص ١٦٥].

٢ ـ تقسيم العلوم ، [نشرتنا ، ص ١٦٧].

٣ ـ حدود العلوم ، [نشرتنا ، ص ١٧٠].

٤ ـ حدود الاشياء ، [نشرتنا ، ص ١٨٣].

(٢٤) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٤٩٩ س ٣ .

<sup>(</sup>٢٥) فهرست الكتب العربية المحفوظة بالكتبخانة الخديوية الكائنة بسراي درب الجماميز ، القاهرة ١٣٩٠ ـ ١٨٨٧/١٣٠٨ .

<sup>(</sup>٢٦) بروكلمان ، تـاريخ الادب العـربي ، الترجمـة العـربيـة ، القـاهـرة ١٩٧٥ ، ٢٦/٤

Kraus, in: Isis, XV, PP. 7-30 (YV)

<sup>(</sup>٢٨) انظر: المحنار من رسائل جابر، ص ٩٧، هامش.

<sup>(</sup>٢٩) قارل ، مثلا ، نعمة ، فلاسفة الشيعة ، ص ٢٢٢ برقم ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٣٠) لم يقسم كراوس هذا النص ؛ انظر المختار من رسائل جابر : ص ٩٧ وما يليها .

هذا بالاضافة الى ديباجة فاتحة الكتاب وخاتمته (٣) ومعنى هذا الترتيب ، ان جابر لم يكن ليتعرض الى تقسيم العلوم قبل بيان مفهوم الحد ؛ ثم سيحتاج ذلك في بيان حدود هذه العلوم ، بعد تقسيمها ؛ وعليها يستند في استخراج حدود الاشياء التي ترتبط بجزء هام منها ، على سبيل التناظر .

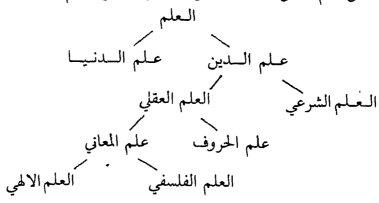
فجابر «يقدّم لكل علم تعريفين ، لأنه ينظر الى كل علم من زاويتين : فتعريف للعلم منظوراً اليه من ناحية الطريقة التي يعلم بها ؛ وتعريف آخر للعلم نفسه منظورا اليه من حيث هو علم قائم بذاته ، سواء وُجِد من يتعلّمه او لم يوجد . بعبارة اخرى ؛ التعريف الاول لكل علم هو تعريف له في علاقته بالانسان الذي يحصّله ، أي انه تعريف له من الناحية التربوية ؛ وأما التعريف الثاني ، فهو تعريف للعلم المعين في حدوده الموضوعية المستقلة عن الانسان»(٣٠) .

من هذا ، نلاحظ ان نص «الحدود» ليس عادياً في تراثنا العربي الفلسفي ، بل انه يكشف بدقة عن المصطلح الفلسفي في عصر جابر ؟ مها قيل في مشكلة جابر ، من الناحية التاريخية فالنص ، كما نراه ، عشّل الجانب الهام في أعمال جابر كلها ؛ لأنه لا يفصح عن موقف خاص لجابر من حدود معينة ، بل يؤكّد الجانب المنهجي لفلسفة جابرورؤ ياه المبكرة لتقسيم العلوم ؛ وفيها يثبّت الحدود الفلسفية لهذه العلوم والاشياء المرتبطة بأجزائها ارتباطاً وثيقاً يبين عمق فهم جابر لماهيات تلك العلوم وأجزائها في عصره .

<sup>(</sup>٣١) راجع ، النص ، نشرتنا ، ص ١٦٤ - ١٨٦.

<sup>(</sup>٣٢) انظر : زكي نجيب محمود ، جابر بن حيان ، ص ٩٠ . ويلاحظ هنا ، ان الاتجاه العلمي للدكتور زكي ، هو الذي جعله يهتم بالعلوم دون المصطلحات الخاصة لها ؛ فبوب العلوم (ايضا ، ص ٩١ ـ ١٠٤) بعد تشجيرها (ايضا ، ص ٩١) ، لتيسير فهمها للقارىء ؛ فلاحظ .

والذي يهمنا هنا ، من تقسيمات العلم عند جابر ، هذا التخصيص في التفريق بين «العلم الفلسفي» و «العلم الالهي» ؛ فجابر يراهما يصدران عن علم المعاني ، الذي يصدر عن العلم العقلي ، الذي يصدر عن عن علم الدين ؛ وهذا الاخير أحد فرعين من العلم: (٣٣):



وجابر ، هنا ، على التحديد يرى «ان حد علم الدين انه صور يتحلى بها العقل ليستعملها فيها يرجو الانتفاع به بعد الموت» ؛ لذلك فصفة العلم العقلي ، مطلوب الانتفاع به بالضرورة ما بعد الحياة ، وعليه فحد «العلم العقلي انه علم ما غاب عن الحواس ، وتحلّى به العقل الجزئي من أحوال العلّة الاولى وأحوال نفسه وأحوال العقل الكلي والنفس الكلية والجزئية فيها يتعجل به الفضيلة في عالم الكون ، ويتوصل به الى عالم البقاء» (۳۰ . وهذا الفهم ، يتوضح بتقسيم العلم العقلي الى علمين متوازيين في الوظيفة ، هما علم الحروف وعلم المعاني . وعلم المعاني متصيص عقلاني للعلم العقلي في الوظيفة ؛ ومن هنا ان «حد علم المعاني تخصيص عقلاني للعلم العقلي في الوظيفة ؛ ومن هنا ان «حد علم المعاني

<sup>(</sup>۳۳) انظر النص ، نشرتنا ، ص ۱۷۰ ـ ۱۷۳

<sup>(</sup>٣٤) ايضا، نشرتنا ، ص١٧٠. وانظر في تفسير الفرق بين علم الدين من هذه الناحية ، وعلم الدنيا ، ما يقوله زكي نجيب محمود (جابر بن حيان ، ص ٩٢ ، هامش١) . (٣٥) انظر النص ، نشرتنا ، ص ١٧١.

انّه العلم المحيط بما اقتضته الحروف (٢٠٠٠) اقتضاءً طبيعياً معلوماً بالبرهان من الجهات الأربع ، وهي : الهلية ، والمائية ، والكيفية ، واللميّة (٢٧٠٠) .

وعلى هذا الاساس يأتي فهم جابر للعلم الفلسفي ، الذي يحده بأنه «العلم بحقائق الموجودات المعلولة» بالذك فهو يفرقه عن العلم الالهي الذي يحدّه على «إنه العلم بالعلة الاولى وما كان عنها بغير واسطة او بوسيط واحد فقط» به وهذا الفهم ، بلا ريب ، ينصّ على أن جابر يدرك من العلم الفلسفي المعنى الطبيعي في الفلسفة اليونانية به من يدرك من العلم الفلسفي المفاقيم المشائية المتأخرة ، وبوجه خاص عند الفلاسفة العرب ابتداءاً من الكندي . امّا العلم الألهي ؛ فلا ريب انه يقصد منه هذا الاتجاه في البحث عند ارسطو طاليس heolgin من مقالة (ع) يقصد منه هذا الاتجاه في البحث عند ارسطو طاليس المنظير لوجدنا جابر يحد فيا بعد الطبيعة . (۱۰) ولو أردنا أن نستمر في هذا التنظير لوجدنا جابر يحد الفلسفة بقوله «انها العلم بالأمور الطبيعية وعللها القريبة من الطبيعة من الفلية هي أعلى والقريبة والبعيدة من أسفل «۱۱» ؛ وبازاء هذا ، فالعلوم الألهية هي «علوم ما بعد الطبيعة من النفس الناطقة والعقل والعلّة الأولى وخواصّها» (۱۱») .

وكل هذا الذي ذكرناه ، يدل دلانة قاطعة على أن معرفة جابر بالفلسفة اليونانية وثيقة وأكيدة ؛ ولا تفسّره هذه المقابلة بين المفاهيم التي

<sup>(</sup>٣٦) يراحع قول جابر . «الحروف الاربعة من الهلية ، والمائية ، والكيفية ، واللمية» (انظر النص ، نشرتنا ، ص١٧٠.

<sup>(</sup>۳۷) ایضا ، نشرتنا . ص ۱۷۱

<sup>(</sup>۳۸) ایضا ، نشرتها ، ص۱۷۳.

<sup>(</sup>٣٩) قارد اقوال ارسطو طاليس ، الـطبيعة ، نشـرة عبد الـرحمن بدوي ، القــاهرة ١٣٨٤ ــ ١٩٦٤/١٣٨٥ ـ ١٩٦٥ ، ص ٩٥٢ .

Aristoteles, Metaphysica, ed, W.D. Ross, Oxford 1966, PP. 1025h ff . : انظر (٤٠)

English tr. W.D.Ross, 2nd. ed., Oxford 1960 book (E), p. 1025h ff

<sup>(</sup>٤١) انظر النص ، نشد تنا ، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٤٢) ايضا، ص ١٧٩٠

يعرضها مع نظائرها في الفلسفة اليونانية فحسب ؛ بل تفسّره ، أيضاً ، هذه التقسيمات والتفريعات التي ساقها في حدود العلوم وحدود الاشياء المتصلة بها ، كأول معجم مبسط للالفاظ الفلسفية في تاريخ التراث العسري الفلسفي على الاطلاق (١٠٠٠). ولم تخل هدفه التقسيمات والتفريعات ، بسقيها في الحدود والرسوم ، من الابتكار ؛ فجابر لا يستنسخ معرفته بهذه العلوم ومصطلحاتها استنساخاً آلياً ؛ بل انه يطبعها بطابع اسلامي تقرّب من وجهات نظره الى صلب عقيدته الاساسية ؛ وهي الاسلام .

والذي يحيّرنا اليوم هو من اين لجابر كل هذه المعرفة الفلسفية قبل ازدهار عصر الترجمة في النصف الأول من القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) ؛ كما تحيّرنا مسألة هذه المصطلحات التي تعم رسالة «الحدود» ؛ من أين استقاها ، وكيف عرّب بعضها ، وهل كان يقرؤ ها باليونانية ، فاذا لم يكن ،فهل عرفها عن طريق السريانية ، أو تراه لجأ الى المترجمين فصاغ الالفاظ الاولى للمعاني الفلسفية التي كانت في بدايات تأسيسها في عصره ؟

ان هذه الاسئلة كلها مشروعة ؛ ولكنها يجب ان لا تزرع الشك في أذهان الباحثين في شخصية جابر وفلسفته ؛ فان صياغة مثل هذا الشك يخدم أبحاثاً شاذة في تاريخ الفكر الفلسفي عند العرب ، نحن في غنى

(٤٣) ورأينا هذا يلغي الرأي السائد بين الباحثين من ان رسالة الكندي في الحدود والرسوم ، هي اول فهرس للالفاظ الفلسفية عند العرب ؛ فابو ريدة الذي نشر الرسالة يقول: «هذه الرسالة . . هي فيها اعتقد اول كتاب في التعريفات الفلسفية عند العرب ، واول قاموس للمصطلحات عندهم وصل الينا» (انظر : رسائل الكندي الفلسفية ، القاهرة ١٩٣٩/١٩٩٠ ، ص ١٦٤) ؛ وهذا كله يدل على ان الباحثين لم يتعرفوا على رسالة جابر حق المعرفة ؛ وقد نشرها كراوس لاول مرة سنة الباحثين لم يتعرفوا على رسالة جابر حق المعرفة ؛ وانظر ما سنقوله بتفصيل ، فيها بعد ، ص ٣٤ عند بحث رسالة الكندي) .

عن بحثه ، الآن . (\*\*) لكن ، من الصحيح القول ان هذه المسائل بحاجة الى أبحاث عميقة ، تصدر عن عقلية عربية تهتم بالتراث العربي اولا وبالذات ؛ وهو ما تقصّر فيه الجامعات العربية الى الآن .

ولكى نحيط بمحتويات الـرسالـة التي بين ايـدينا ، لابـدّ من ذكر المصطلحات الفلسفية مبوبة على الشكل الآتي ؛ فهي اما مضافة الى (علم) او (العلم) ؛ وهذه عدتها ٥٥ مصطلحاً . أمَّا بتجريدها ، من الاضافة ، فهي ٤٦ مصطلحاً . وقد سبق كل هذه وتلك ، بمصطلح (الحد) . ومن هذا نِعرف ان مجموع الجدود في الرسالة ٩٢ حدًا ؛ لكنَّه يتناول ٤٣ مصطلحاً ، في ثنائية واضحة ، كما يظهر من هذا الثبت : الشرع، .... العقلى، الحروف، ..... المعاني، النور، ..... الظلمة، 

<sup>(191)</sup> قارن ما يقوله بدوي (من تاريخ الالحاد في الاسلام ، القاهرة ١٩٤٥ ، ص العلورة المحاث كراوس في جابر ، خصوصا بحثه عن «تهافت اسطورة (١٩٢ - ١٩٢) عن ابحاث كراوس في مؤلفات جابر باعتبارها منتحلة Hayyan, Contribution a L'histoire des idees Scientifique dans L'Islam, Le Caire 1942, vol. ii, passim.

| ۷     | لصنائع   | 1  |    |   |  |   |    |   |   |   | • |  | • |  |   |  |  | • |  |   |   |    | 4  | مة  | سنه  | الد |
|-------|----------|----|----|---|--|---|----|---|---|---|---|--|---|--|---|--|--|---|--|---|---|----|----|-----|------|-----|
| 4     | اد لغيره | پر | ما | , |  |   | ٠, | • | , | , |   |  |   |  |   |  |  |   |  | ٤ | ۵ | سا | نف | د ل | يرا  | ما  |
|       | التدبير  |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    |     |      |     |
|       | لجوهر]   |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    |     |      |     |
| 4     | البراني  |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    | 4  | ني  | بواز | Ļ١  |
|       | ]        |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    | -   |      |     |
|       | المركب   |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    |     |      |     |
|       | الاكسير  |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    |     |      |     |
| 4     | الطبيعة  |    |    |   |  | • |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    | 4  | ن   | فسر  | الن |
| 4     | المتحرك  |    | •  |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  | • |  |  |   |  |   |   | •  | (  | ä   | نرک  | 11  |
|       | حسوس     |    |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    |    |     | تسر  |     |
| (£ 0) | نفعل .'  | 11 |    |   |  |   |    |   |   |   |   |  |   |  |   |  |  |   |  |   |   |    | 6  | ل   | راء  | الف |

وواضح من هذا الثبت ، ان استعمال جابز للمصطلحات ، هنا الفلسفية المطلوبة في عرض الافكار . ولا نبالغ اذا قلنا : هذه هي الاستعمالات الاولى لهذه المصطلحات ؛ ومن الثابت لم تتم بمعزل عن اطلاع عام على الفلسفة اليونانية (۱٬۰۰۰) ؛ لكن مع الخصوصية العربية فلغة جابر الفلسفية دقيقة ، وتقوم على أساس من الوعي بمهمة الالفاظ وعلاقاتها بالمعاني . وهو من هنا يبسط امامنا دائماً تداخلاً بين الالفاظ ، ودلالاتها الاصطلاحية ، وبين المعاني العامة التي انحدرت منها ، ثم ودلالاتها الاصطلاحية ، وبين المعاني نفي نص أخر (۱٬۰۰۰) ، وخلاصته بما يتصل بالتعريف : (۱٬۰۰۰)

<sup>(</sup>٤٥) قارن النص ، في نشرتنا ، ص ١٦٥ \_١٦٧ ، ١٧٧ ـ ١٨٥

<sup>(</sup>٤٦) يستعمل جَابر في ثنايًا التعريفات الفاظا معرّبة ، كالاكسير (النص ، ص١٧٥، ١٢٧ ، ١٨٢، والهيولي (أيضاً ، ص١٧٨ ، ١٨٥).

<sup>(</sup>٤٧) انظر : المختار من رسائل جابر (ك . اخراج ما في القوة الى الفعل) ، ص ٧٧ ـ ٧٧ .

<sup>(</sup>٤٨) قارن : زكي نجيب محمود ، جابر بن حيان ، ص ٢١٥ .

أ ـ فالخاصية تابعة لعملها .

ب ـ الخاصية الواحدة لا تكون في شيئين مختلفين .

ج \_ اذا اتفق شيئان في خاصية واحدة ، كانا في الحقيقة شيئا واحداً من حيث جوهرهما .

د ـ اذا كان لشيئين تعريفان مختلفان ، فمحال ان يتحدا في فعل واحد . هـ ـ اذا كان لشيئين تعريف واحد ، كان الشيئان متفقين في الخصائص ، اي فيها يحدثانه من أثر» .

وهذا كله يدلل على الطريقة الممتازة التي عالج بها جابر الاشياء وحدودها ؛ وهو ما يستند في الاصل الى مفهومه لتركيب الكلام ؛ فجابر يرى «ان تركيب الكلام يلزم ان يكون مساوياً لكل ما في العالم من نبات وحيوان وحجر» . (١٠)

وهنا نصل الى مسألة لابد من الاشارة اليها ؛ وهي ان رسالة الحدود ، هذه ، ليست الاثر الوحيد في الحدود لجاسر الذي يشير بصراحة في مطاويها ، الى انّه ألّف كتباً في الحدود ؛ فهو يقول : ""

«اعلم ان لنا كتباً في الحدود ذوات أفانين ومتصرفات متباينة بحسب طبقات العلوم التي قصد بها قصدها وأمّ بها نحوها ؛ فأمّا هذا الكتاب، فمنزلته من الشرف لمنزلة العلوم التي اختصت بها هذه الكتب» .

ثم يقول جابر ، في موضع أخر من رسالته ، لتأكيد هذا المعنى: "" «واذ قد انتهى قولنا الى هذا الموضع ، وفرغنا من جميع الحدود للعلوم والمعلومات المذكورة فى هذه الكتب ، وقعد كنا وضعنا فيها كتباً في النفس < والعليعة > والحركة، والمتحرك، والحسّ، والمحسوس،

<sup>(</sup>٤٩) المختار من رسائل جابر ، (ك . الميزان الصغير) ، ص ٤٤٩ انظر تعليق زكي نجيب محمود على هذا النص (جابر بن حيان ، ص ١١١ ـ ١١٣ ؛ كذلك قارن ص ١٢٥ ـ ١٢٣ ؛ ص ١٣٥ ـ ١٣٩) .

<sup>(</sup>۵۰) انظر النص ، نشرتنا ، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٥١) ايضا ، نشرتنا ، ص١٨٣.

والفاعل، والمنفعل؛ فيجب أن تحدّ هذه < الأشياء > ليكون الكتاب تامًا. وأمّا سوى هذه < الأشياء >، ققد ذكرنا في كل كتاب منها ما يدل على حدّه إنْ كان محتاجاً الى حدّ، أو على سرّمعناه، إنْ كان محتاجاً الى شرح حاله والكشف عنها؛ فأغنى ذلك عن < اعادة > ذكره في هذا الكتاب ».

والمدهش ، ان جابر يتفاخر لتأليفه «الحدود» ؛ بل يعتبره «أقضل من جميع ما في العالم من الكتب لنا ولغيرنا بجمعه حقائق ما في هذه الكتب على أبين الوجوه ، وأصح الحدود ، وأوضح الطرق» . ("") وموقفه هذا يأتي ، في الحقيقة ، من رغبته في اظهار عمله منفردا من بين مؤلفاته ومؤلفات غيره ، للخصائص التي ذكرها ؛ فلم يمنعه ذلك ، على الرغم من وضوح تأثره بعموم الفكر الفلسفي اليوناني("") ، أن يقتبس ارسطوطاليس ، وهو يتحدّث عن النفس ، حيث يقول : ("")

«ان حد النفس انها كمال للجسم الذي هو آلة لها في الفعل الصادر عنها . وهذا الحد لها من جهة التركيب . واتما ذكرناه لانه مجانس لما ذكره ارسطو طاليس فيها ، اذ يقول : ان النفس كمال لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة . وقد يينا ما في هذا الحد من الفساد والقبح ونقصان منزلة المعتقد به في ردنا على أرسطوطاليس كتابه في النفس» .

واقوال أرسطو طاليس هذه نجدها بعينها في كتاب التفس (٥٠٠) ؛ لكننا لنشعر بالاسف الشديد الضياع نص جابر في الرد على كتاب النفس ؛ فلربما وجدناه معبّراً عن أصالة تعودناها في اعماله حيثها طوّر مفاهيم من

<sup>(</sup>۵۲) ایضا ، ص ۱۷۰ .

<sup>(</sup>٥٣) لدى جابر ثمانية كتب مصححات للفلاسفة اليونايين (انظر: ابن النديم، الفهرست، ص ٥٠٢ س ٨-١١)، كما ألف عشرة كتب على رأي بليناس (ايضا، ص ٥٠٣ س ٧).

<sup>(</sup>٤٥) انظر النص ، في نشرتنا ، ص١٨٤ -

<sup>(</sup>٥٥) Aristotle, *De Anuna*, ed. W.D. Ross, Oxford 1955, P. 412 a 27 ؛ وقارن ماجد فخري ، ارسطو المعلم الاول ، بيروت ١٩٧٧ ، ص ١٥٧ س ٤ \_ ٥ ؛ وبدوي ، عبد الرحمن ، ارسطو ، الكويت ـ بيروت ١٩٨٠ ، ص ٢٣٣ .

سبقه بخصائص جديدة ، تماماً كما بالنسبة لتكوين المادة . (۱۰) ومن هذا نعرف بجلاء أن «الحدود» لجابر بن حيان من الاهمية بحيث يحتاج الى دراسات عميقة موسعة للكشف عن اصالة جابر في الحدود والرسوم وتقسيم العلوم وتعريفها . ويجب ان نختم حديثنا عن أن جابر اول من استعمل التعريب الحرفي translitration للالفاظ التي لم يجد لها مقابلاً في العربية ، كما في استعماله مصطلح هيولى ، بمعنى المادة التي نجدها عند ارسطو طاليس hyle كما نلاحظ في الناحية الاخرى مصطلح ديدها عند ارسطو طاليس hyle كما نلاحظ في الناحية الاخرى مصطلح «ما وراء الطبيعة» ، تعبيراً عن معنى ta meta ta fusika والتعبير الارسطى لمباحث والتعبير المناحية الارسطى لمباحث والتعبير المناحية الارسطى المباحث Metaphysica ؛ وهو ما يجب ان نتذكره فيماياتي من بحثنا .

<sup>(</sup>٥٦) ان نظرية جابر في تكوين المادة، وبالذات المعادن، مع انها تستند الى ارسطو طاليس في العناصر الاربعة (انظر: فياض، جابر بن حيان وخلفاؤه، ص ٤٥)، لكنها تعبّر عن محاولة اصيلة بلا ادنى ريب .

#### الحدود والرسوم للكندي

اعتمدنا في تحقيق هذا النص على:

١ - نحطوط (ص)، من الورقة ٧ / أ الى الورقة ٩ / ب؛ وهي الرسالة الثالثة في تسلسل المخطوط .

٢ ـ تخطوط أيا صوفياً، اسطنبول، برقم 4832، من الورقة ٥٣ / ب الى الورقة ٥٤ / ب، وقد رمزنا لها بالحرف (أ).

٣ أنشرة محمد عبد الهادي ابو ريدة؛ ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، الفاهرة ١٣٦٩ / ١٩٥٠، جد ١ ص ١٦٥ ـ ١٧٩، وقد رمزنا لها بالحرف (ع)

ان نشرتنا هنا، لرسالة الكندي في الحدود والرسوم لاتلغي الجهد البارز الذي بذله الدكتور أبو ريدة في اخراجها أول مرة؛ لكنها تصحح القراءات الغامضة في نشرته، وتفصح عن كل مسألة استوقفته حيناً في القراءة أو التعليق. وليس هذا وحده؛ فنشرتنا هنا تؤكّد نسبة الرسالة الى الكندي، تلك النسبة التي تشكك فيها أبو ريدة، ولو انه لم يقطع برأيه فيها(۱)، ملتمساً تبرير انتساب التعريفات فيها الى نصوص أخرى صريحة النسبة الى الكندي؛ ولذلك، فإن النصّ الذي بين أيدينا يبدأ بديباجة وينتهي بخاتمة؛ فهو ليس بالنص المقطوع، او انه من جمع أحد تلاميذ الكندي(۱). وهذا كله، لأهميته، سنعيد تفصيل القول فيه فيها بعد.

لم يرد ذكر رسالة الكندي في الحدود والرسوم (بحسب عنوان مخطوط ص)، أو رسالة الكندي في حدود الأشياء ورسومها (بحسب مخطوط أ)،

<sup>(</sup>١) انظر: رسائل الكندي الفلسفية، ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) أيضاً، ١٦٤/١.

ولقد شغلت هذه المسألة، قبلنا، الاستاذ أبا ريدة عندما احتمل ثلاثة اسباب لعدم ذكر القدماء لها، فقال(١١١):

«ان اسمها سقط \_ كغيرها \_ من الثبت الأول الذي اعتمد عليه المؤرخون؛ او انها لم تكن في متناول أحد منهم؛ او انها \_ اخيراً \_ مذكورة بعنوان آخر، لعله الذي نجده عند ابن ابي اصيبعة، وهو: مسائل كثيرة في المنطق وغيره وحدود الفلسفة».

وهذا العنوان الأخرر ورد فعلاً عند ابن ابي اصيبعة (۱۲) منفرداً من بين كل مؤرخي الكندي (۱۲). ولعل هذا وحده الجواب عمّا ماسبق أن صرّح به ابو ريدة عندما اشار بقوله: «لم أجدها بهذا العنوان عند أحد» (۱۲). لكن الاستاذ

<sup>(</sup>٣) الفهرست، نشرة فلوكل G. Flugel ، ليبزيك ١٨٧١ ، ص ٢٥٥ \_ ٢٦١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: مكارثي، رتشرد، التصانيف المنسوبة الى فيلسوف العرب، بغداد ١٩٦٢/١٣٨٢، ص ٨١ - ٩١ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الأمم، نشرة لويس شيخو، بيروت ١٩١٢، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: مكارثي، التصانيف. . . ، ص ٩١ .

<sup>(</sup>٧) تاريخ الحكماء، نشرة لبرت J. Lippert ليبزيك ١٩٠٣، ص ٣٦٨ - ٣٧٦ .

<sup>(</sup>٨) انظر: مكارثي ، التصانيف. . . ، ص ٩٢ ـ ١٠٠ .

<sup>(</sup>٩) عيون الانباء في طبقات الأطباء، نشرة مللر A. Muller القاهرة \_ كوتنكن 1718 . ١٨٨٢/١٢٩٩ .

<sup>(</sup>١٠) انظر: مكارثي، التصانيف . . . ، ص ١٠٠ ـ ١١١ .

<sup>(</sup>١١) ابوريدة ، رسائل الكندي الفلسفية ، ١٦٣/١ .

<sup>(</sup>١٢) عيون الانباء ، نشرة مللر، ٢١٠/١ .

<sup>(</sup>١٣) انظر: مكارثي، التصانيف . . . ، ص ١٠١ برقم ٢٤ .

<sup>(</sup>١٤) انظر مقدمة «رسائل الكندي الفلسفية»، ١/ ص (ع) س ٣ - ٤.

مكارثي R. Maccarthy ظنّ عنوان «مسائل كثيرة في المنطق وغيره، وحدود الفلسفة» (۱۰) عنواناً واسعاً قد يشمل عنوان «رسالة الكندي في حدود الاشياء ورسومها» (۱۰) في الاصل؛ اي بعبارة اخرى ان الرسالة الأخيرة كانت جزءاً من أصل العنوان الأول «اذا امكننا فهم (حدود الفلسفة) ببعض الاتساع» (۱۷).

من كل هذا ندرك لماذا لانجد لهذه الرسالة ذكراً في المصادر العربية، او الترجمات اللاتينية التي لم تتضمنها في أحسن الأحوال (١٠٠٠). وهذا شيء يبعث على العجب، حقاً! فأول اشارة اليها وردت في محتويات مخطوط ايا صوفيا برقم ٤٨٣٢ (١٠٠٠)، التي عرف بها أول مرة المستشرقان ريتر H. Ritter وبلسنر .M وبلسنر .M وبلعث لهما في مجلة «الارشيف الشرقي» التشيكوسلوفاكية سنة

<sup>(10)</sup> انظر: مكارثي، التصانيف . . . ، ص 23 برقم ٢٦٢، كذلك راجع فروخ، عمر صفحات من حياة الكندي وفلسفته ، بيروت ١٩٦٢، ص ٤٢، برقم ٢٦؛ لكن الازميري اساعيل حقي (فيلسوف العرب يعقوب بن اسحاق الكندي ، ترجمة عباس العزاوي ، بغداد ١٩٦٣/١٣٨١، ص ٣١، برقم ٢٢) يذكر العنوان الآي : «رسالة في العلة والمعلول، اختصار كتاب إيساغوجي، مسائل كثيرة في المنطق وغيره وحدود الفلسفة» (كذا) ؛ ومن العجب ان العزاوي على على هذا العنوان بقوله: «هذه الرسالة كتبها للخليفة المأمون»! (ايضا، ص ٣١، هامش ١). ان هذه الملاحظة ترينا أي نوع من الاساءة وجهها بعض الباحثين الى الكندي في دراساتهم غير الرصينة هذه ا

<sup>(</sup>١٦) ايضاً، ص ٥٦، برقم ٣٤٤.

<sup>(</sup>١٧) ايضاً، ص ٤٤، برقم ٢٦٢.

<sup>(</sup>١٨) لم يذكر الاستاذ مكارثي ترجمة لاتينية لهذه الرسالة؛ راجع: التصانيف . . . ، ص ٣٧ ، برقم ٢٦ (فهو يشير الى (خ) المخطوط، (ط) المطبوع ، دون (ج) اي الترجمة؛ فلاحظ ) .

<sup>(</sup>۱۹) انظر: 2nd. ed.), Lieden (۱۹) انظر: الفر: 2nd. ed.), Lieden (الفرن بروكلمان تاريخ الادب العربي، ترجمة يعقوب بالادب العربي، ترجمة يعقوب بكر ورمضان عبد التواب، القاهرة ۱۹۷۰، ۱۹۷۰، برقم ۸ .

١٩٣٢ (٢٠)؛ كما نبه الى ذلك ابو ريدة (٢١)، ومكارثي (٢١)، وبروكلمان (٢١).

ان رسالة الكندي في حدود الأشياء ورسومها في مخطوط اسطنبول وردت بتسلسل رقم ٢٤ من مجموع لرسائل؛ وهي خالية من الديباجة والخاتمة فبدت كأنها مقطوعة من أصل آخر، او انها مضافة من قبل متأخر اراد فهرسة الألفاظ الفلسفية التي يكثر استعمالها في مجمل رسائل الكندي الفلسفية. ولأجل ذلك كله يصف لنا ابو ريدة هذه المسألة ؛ بقوله : (١٠)

«ليس لها ديباجة ولا خاتمة \_ على مانعهده في رسائل الكندي التي بين أيدينا في هذا المخطوط. وهذا \_ وان كان اعتباراً قليل القيمة ؛ لأنه لا يتحتم ان يكون لكل رسالة ديباجة \_ فهو قد يثير الشك حول نسبة الرسالة للكندي، .

من هنا، فنشرتنا هذه بالاستناد الى قراءة مخطوط (ص) تضيف قيمة جليدة للرسالة؛ فهي تثبت ان لهذه الرسالة ديباجة وخاتمة، وانها وحدة مستقلة لا صلة لها بعمل آخر للكندي؛ وانها من عمله نفسه بلا ادنى ريب، فلا صحة لافتراض اخر. أمّا مسألة أن يكون انتسابها الى الكندي مشكوكاً

Ritter, H. & Plessner, M. Schriften Jaqub ibn Ishaq al - Kindis in Stambul- : انظر (۲۰) er Bibliotheken in: Archiv Orientalni, IV (1932), pp. 363 - 372.

<sup>(</sup>۲۱) انظر: ابوريدة مقدمة «رسائل الكندي الفلسفية» ۱/ص (ي) س ۱۷ ـ ۲۲. وقد ذكر ابو ريدة مقدمة «رسائل الكندي الفلسفية» المحتجة ماذكرناه (الهامش السابق)، وهي مجلة صدرت سنة ۱۹۲۹ في براهابتشيكوسلوفاكيا، تبدل اسمها سنة ۱۹۶۳ ـ وهي المحتجة عدرت منا المحتجة عدرت المحتجة عدرت

Cambridge,: Current Serials Available in the University Library and in Other.

Libraries Connected with the University, University Library, Cambridge 1976, vol.

1, p. 119.

<sup>(</sup>٢٢) انظر: مكارثي ، التصانيف . . . ، المقدمة ، ص ٨، برقم ٩ (ولم يذكر العنوان الاوروبي) .

<sup>(</sup>٢٣) انظر: بروكلمان، تاريخ الادب العربي، ١٢٨/٤.

<sup>(</sup>٢٤) رسائل الكندي الفلسفية، ١٦٣/١ س ٢ ـ ٥ من أسفل .

فيه لأن ذلك رهين بنوع الخط المخالف لبقية رسائل مخطوط أيا صوفيا(٢٠)؛ فلا قيمة لكل هذا الآن، فيها بين أيدينا من النص المنشور(٢١).

ونلاحظ أن الرسالة نشرها أبو ريدة سنة ١٩٤٧ (٢٧)، ثم أعاد نشرها في مجموع «رسائل الكندي الفلسفية» سنة ١٩٥٠ (٢٨)، بعد ان تراجع عن المثير من قراءاته للألفاظ في المخطوط. وهذا وحده يدل على ان قراءة الرسالة على نسخة واحدة لم تحقق المطلوب من تقديم النص في أحسن صوره المكنة (٢٠).

وفي سنة ١٩٥٤، نشر يوحنا قمير في سلسلة فلاسفة العرب، كُتَيْبَهُ عن الكندي، فألحقه بنشرة جزئية لرسالة في حدود الأشياء ورسومها(٣٠، «بحذف حدود عديدة»(٣٠). ولاشك في ان هذه النشرة منقولة عن أبي ريدة.

ولم تلاق هذه الرسالة المهمة من عناية الباحثين في الكندي وفلسفته (٣٠٠)، وبقيت الاشارة اليها بالرجوع الى بروكلمات في اصل كتابه (٣٠٠) وذيله وبقيت الاشارة اليها بالرجوع الى بروكلمات في اصل كتابه (٣٠٠) وذيله وبقيت الاشارة اليها بالرجوع الى بروكلمات في اصل كتابه (٣٠٠) وذيله وبقيت المنابق ال

<sup>(</sup>٢٥) ايضا، ١٦٣/١ س ٦ من أسفل؛ وقارن: اكارثي، التصانيف ...، ص ٦٧ برقم ٢٦ (خ). ويلاحظ ان مخطوط ايا صوفيا هذا يحتوي على رسائل مختلفة الخطوط (انظر: رسائل الكندى، المقدمة، ص (ك) س ١٨ ـ ٢٠).

<sup>(</sup>٢٦) يراجع النص، في نشرتنا، ص ١٨٩ ـ ٢٠٣ .

<sup>(</sup>۲۷) مجلة آلازهر، ۱۸ (۱۳۶۳ هـ)، ص ۱۸۶ ـ ۱۹۹.

<sup>(</sup>٢٨) رسائل الكندي الفلسفية، ١/١٦٥ ـ ١٧٩، في اكثر من موضع من التعليقات.

<sup>(</sup>٢٩) يلاحظ ان مخطوط ايا صوفيا قد وقاع فيه غلط في ترقيم الأوراق، انظر: مكارثي، التصانيف. . . ، ص ٦٧، برقم ٢٦ (خ) .

<sup>(</sup>٣٠) انظر: قمير، يوحنا، الكندي: فلاسفة العرب (٨)، بيروت [١٩٦٤]، ص ٦٣ ــ . ٦٧ .

<sup>(</sup>٣١) انظر: مكارثي، التصانيف . . . ، ص ٦٧ ، برقم ٢٦ (ط) .

<sup>(</sup>٣٢) انظر في هذا التوثيق الشامل لدراسة الكندي وفلسفته عند ريشر:

Rescher, N. The, Development of Arabic logic, London 1964, pp. 100 — 103; Al - Kındi: An Annotated Bibliography, Pittsburgh 1964, Passim.

<sup>.</sup> Brockelmann, G. A. L. (2nd ed) ,I, pp. 230.-231. (TT)

<sup>.</sup>Supplementbande, Leiden 1937, I, pp. 372 - 374. (٣٤)

فعل فروخ (٣٠٠)، مثلا؛ او بالرجوع الى وصيف رسائل الكندي التي نشرها ابو ريدة (٢٠٠٠)، بل قد يتجاوز بعض الباحثين حتى في عدم ذكر جهود أبي ريدة عند اشارتهم الى الرسائل (٢٠٠٠).

ونشرة أبي ريدة لرسالة الكندي في حدود الأشياء ورسومها تستحق مناكل التقدير، فهي اول نشرة علمية للرسالة فيها نعلم، بالعربية وغير العربية. وهاك وصفها:

- ـ فدم أبو ريدة للرسالة بتصدير ص ١٦٣ ـ ١٦٤ .
- ـ استغرق النص ١٥ صفحة من ص ١٦٥ ـ ١٧٩ (٢٨)
- ـ تبدأ الرسالة بمصطلح (العلة الاولى) بلا ديباجة ، ص ١٦٥ س٤.
- ـ تنتهى الرسالة بمصطلح (البهيمية) بلا خاتمة، ص ١٧٩ س ٢٠ .
- علَّقُ أبو ريدة على النص بما يساوي نصف مساحة المطبوع (١٥ صفحة) ، في ١١٤ هامشاً على نص الرسالة ؛ التي تحتوي على ١٠٩ مصطلحات أساسية وفرعية (٢١٠ .
- (٣٥) فروخ، صفحات من حياة الكندي، ص ٧١ س ٥؛ وقارن ص ٦٩، هامش (١).
- (٣٦) ايضا، ص ٦٧؛ وقارن خليل الجر وجماعته، الفكر الفلسفي في ماثة سنة، بيروت ١٩٦٢، ص ٤٦.
- (٣٧) الطر: حمد مبارك، الكندي فيلسوف العقل، بغداد ١٩٧١، ص ٨٩؛ الذي يشير الى رسائل الكندي المطبوعة بلا ذكر لأبي ريدة، فأي وبال يصيب البحث العلمي اكثر من هذا!
- (٣٨) وليسكم ذكر فروخ (صفحات من حياة الكندي وفلسفته ص ٢٧ ص ٦ ـ ٧)؛ بأن سمحاتها ١٦٥ ـ ١٦٠ ؛ فلاحظ!
- (٣٩) سأشير الى الصفحات ، بعدها بين هلالين عدد المصطلحات في الصفحة ، بعدها بين معقوفتين عدد هوامش اوب ريدة في الصفحة :

وهكذا نجد أن رسالة الكندي غير مدروسة حتى الآن، على الرغم من مرور ثلاثين عاماً ونيف على نشرها بالعربية، غير ان شتيرن S. M. Stern مرور ثلاثين عاماً ونيف على نشرها بالعربية، فير ان شتيرن بحثاً سجل فيه ملاحظاته على نص الكندي (أ). ولم يخرج شتيرن في بحثه عن المألوف في معالجة نصوص رسالة الكندي عامة؛ فهي تهتم بالميتافيزيقا، والنفس، معالجة نصوص رسالة الكندي عامة؛ فهي تهتم بالميتافيزيقا، وليس هذا كل والدين، كما تحتوي على بعض المقولات بوجه خاص (أ). وليس هذا كل مايجب ان يقال في الرسالة ؛ فهي مادة طيبة لبحث غني في معجمية الكندي الفلسفية.

وواضح هنا، بعد الذي قلناه في كتاب الحدود لجابر بن حيان، الخطأ الذي وقع فيه ابو ريدة عندما تغافل عن ذكر كتاب جابر، فقال، واصفاً رسالة الكندى(٢٠):

«هذه الرسالة ـ على قصرها، وعلى قلة شمولها . . هي فيها اعتقد، اول كتاب في التعريفات الفلسفية عند العرب، واول قاموس للمصطلحات عندهم وصل البنا ولاشك ان مافيها [من مصطلحات] يعين على فهم ماقد تكشفه الأيام من المؤلفات الفلسفية للعصر الذي كُتبت فيه، وان المقارنة بين ماجاء فيها وبين نظيره في كتب الاصطلاحات والتعريفات بعد ذلك \_ مثل رسالة الحدود لابن سينا، وكتاب مفاتيح العلوم للخوارزمي وكتاب التعريفات للجرجاني \_ موضوع شيق جدير بالدراسة، خصوصاً لأن الاصطلاحات تنوعت وتطورت ثم استقرت» .

ان الخطأ الذي يكمن في أقوال أبي ريدة هنا؛ هو أنه عَدُّ «رسالة الكندي في

Pearson, J. D., Index Islamicus, First Supplment 1956 - : انــظر (٤٠) 1960, London 1979, p. 54 no. 1501

Stern, S. M., Notes on AI - Kindis treatise on definitions; in *Journal of the Royal* ( £ \ ) Asiatic Society, (London), 1959, pp. 32 - 43.

Rescher, The Development of Arabic logic, p. 103. : انظر ( ٤٢)

<sup>(</sup>٤٣) رسائل الكندي الفلسفية، ١٦٤/١.

حدود الاشياء ورسومها» اول رسالة في الحدود، متناسياً كتاب الحدود لجابر ابن حيان (الذي نشره باول كراوس في «المختار من رسائل جابر بن حيان»، القاهرة ١٩٣٥)؛ وهذا غريب! امّا اشارته الى المقارنة بين مواد رسالة الكندي و «رسالة الحدود لابن سينا، وكتاب مفاتيح العلوم للخوارزمي، وكتاب التعريفات للجرجاني»، فتستحق منّا مناقشة جادّة هنا؛ وهل يصح ان يقال مثل هذا الكلام؟

اذا اخذنا بالترتيب الزمني، فان التعريفات الفلسفية الكثيرة التي تضمنها كتاب المقابسات للتوحيدي (وكان قد نشره حسن السندوبي، القاهرة كتاب المقابسات كانت متيسرة بيد ابي ريدة، فلماذا اهمل ذكرها؟ فالتوحيدي سابق على ابن سينا في هذا المجال بلا أدنى ريب.

امّا تَجاهل ذكر كتاب الحدود للّغزّالي فمسألة مثيرة، خصوصاً اذا عرفنا بأن له مخطوطاً في دار الكتب والرثائق، بالقاهرة، وهو جزء مهم من كتاب معيار العلم للغّيزالي (طبعه محيى السدين صبري الكسردي، القاهرة العلم للغّيزالي (طبعه محيى السدين صبري الكسردي، القاهرة العلم العُرالي هذا؟

وخلاصة القول، ان تشديد ابي ريدة على كتاب التعريفات للجرجاني، خطأ واضح هو الآخر، لأن الجرجاني متأخر؛ ومن الضروري الالتفات الى مثل هذه المسألة في مستقبل مثل هذا النوع من الدراسات الاصطلاحية المقترحة، فآنئذ من الضروري الوقوف عند الشرح المطول لابن رشد على مقالة الدال من كتابه تفسير مابعد الطبيعة لأرسطوطاليس (وقد نشرة .M

<sup>(</sup>٤٤) هذا اذا لم نذكر نشرة الشيرازي لكتاب المقابسات (الهند، ط. حجر. 17٠٦/ ١٨٨٩)، انظر: الأعسم، عبد الأمير، ابوحيان التوحيدي في كتاب المقابسات، ط ٢٢، بيروت ١٩٨٣، ص ١٧٩، ١٨٩.

<sup>(</sup>٤٥) انظر: بدوي، عبد الرحمن ، مؤلفات الغزالي القاهرة ١٩٦١، ص ٧١. ويلاحظ ان الدكتور ابا ريدة قد كتب رسالة الدكتوراه في الغزالي (بازل ١٩٤٥) ؛ انظر: الأعسم، عبد الامير، الفيلسوف الغزالي، ط٢، (مزيدة ومنقّحة) ، بيروت ١٩٨١، ص ١٩ هـ ٤٠ .

Bouyges بيروت ١٩٤٢) (١٠). ان مشروع مثل هذه المقارنة التي اقترحها ابو ريدة سنة ١٩٥٠ نحاول ان نقوم بأعبائها في هذه الدراسة والتحقيق بعد مضي اكثر من ثلاثين عاماً، علماً بأن مواد هذه الدراسة (دون حساب نشرة جديدة للنصوص لولا ظفرنا بمخطوطة ص) كانت متوفرة بأيدي ابي ريدة وكل الباحثين بعد ذلك الوقت .

ومن هنا نلاحظ الآن فجاجة العبارة التي صرّح بها ابو ريدة عندما قال واصفاً رسالة الكندي: (٧٠)

«يجب عند قراءة هذه الرسائل [رسائل الكندي الفلسفية] ان نتصور انفسنا في النصف الأول من القرن الثالث الهجري، وألا يغيب عن بالنا أن الكندي كان يقوم باستخدام اللغة العربية، لأول مرة في تاريخها، في التعبير عن المعاني والأراء والأدلة العقلية»

ان هذه الأقوال لم تعد صحيحة في ضوء جابر في الحدود، أولاً؛ ولأن رسالة الكندي في الحدود و الرسوم في حقيقتها ماهي الا مرحلة تالية متطورة لوضع المصطلحات بعد جابر، فهي رسالة ذات قيمة عالية من هذا الكتاب وليس الجانب الأحادي الذي عالج به ابو ريدة الرسالة؛ خصوصاً عندما قال(4):

«هذه الرسالة تشتمل على تعريفات كثيرة، لأمور او مفهومات متنوعة مأخوذة من ميادين علوم شتى، وهي تُذكر دون مبدأ في ترتيبها، ودون مراعاة قاعدة معينة في التصنيف. وقد يكون فيها تكرار أو غموض، مرجعه الى عدم الدقة من جانب الناسخ احياناً».

واضح هنا، غياب مسألة ذات أهمية بالغة لـدارس المصطلح الفلسفي

<sup>(</sup>٤٦) هذا، اذا لم نأخذ بالاعتبار النشرة الناقصة لنص كتاب المبين في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين لسيف الدين الأمدي، ط. ولهلم كوتش واغناطيوس عبده خليفة، مجلة المشرق، ١٩٥٤، ٤٨: ٦.

<sup>(</sup>٤٧) رسائِل الكندي الفلسفية، ١/ص (ف-ص).

<sup>(</sup>٤٨) أيضاً، ١٦٣/١.

العربي من الناحية التاريخية. فان عمل الكندي في رسالته انما يمثل مرحلة التأسيس استكمالاً لجهود السابقين عليه، وأخص بالذكر جابر بن حيان. فكيف غاب عن بال أبي ريدة كل هذا؟ ان من الضروري أن ننظر دائماً الى اللغة الفلسفية قبل زمان الفارابي (توفي سنة ٣٣٩/ ٥٥٠)، على انها لغة فلسفية تتعامل مع مصطلحات يونانية فتستجد من خلال الترجمات، والتعريب، والتأليف مسائل على جانب خطير، وهي في جوهرها تؤلف الناحية التركيبية للألفاظ الدالة على معنى فلسفي؛ كما في اعمال جابر والكندي عندنا هنا، او كما نلاحظ ذلك في ترجمات مدرسة حنين بن اسحق والكندي عندنا هنا، او كما نلاحظ ذلك في ترجمات مدرسة حنين بن اسحق على العموم. لذلك فاللغة الفلسفية الدقيقة، بألفاظها الدالة على معانٍ أكيدة انما سنجدها فيها بعد عند الفارابي والزمان الذي يليه حتى ظهور ابن سينالائن. وعلى هذا الاساس تأتي عبارة ابي ريدة، في وصف قيمة الرسالة ، ههنا، صحيحة كل الصحة، عندما قال ثن:

«اما مصدر هذه التعريفات التي يذكرها الكندي فهو ظاهر؛ فكثير منها يرجع الى الفلسفة اليونانية، خصوصاً الى افلاطون وأرسطو؛ ولاشك في انها تبين كيف ترجمت مصطلحات الفلسفة اليونانية؛ وان بعضها على اختصاره جامع وهو خير من تعريفات المتأخرين وأقرب للمعنى الفلسفي».

ولنرجع الآن آلى صلب رسالة الكندي في الحدود والرسوم؛ فنلاحظ انه يحدد ١٠٩ مصطلحات فلسفية منها ٤٥ مصطلحاً لم يعرفها جابر لا في الحدود ولا في اللغة الفلسفية التي عبر عن تلك الحدود بها. وهذه مسألة مهمة تؤكد لنا أن وظيفة رسالة الكندي جاءت اكثر تأثيراً من رسالة جابر، فهي لاتمثل مرحلة نشوء المصطلح وبدء التعامل به في التعبير الفلسفي؛ كما فعل جابر، بل أن الكندي هنا يضعنا أمام حقيقة تكوين تلك المصطلحات. ولاشك في أن الباحثين يفرقون بوضوح بين نشأة مصطلح وتكوينه، لأننا هكذا دائماً

<sup>(</sup>٤٩) انظر: الاعسم، ابوحيان التوحيدي في كتاب المقابسات، ص ٢٥٦ ـ ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٥٠) رسائل الكندى الفلسفية، ١٦٤/١.

نلاحظ أن نشوء الألفاظ الفلسفية لايعني دقة الفيلسوف في تكوين ما يحددها في معجميته الفلسفية. وهذا الأخير هو الذي نراه في عمل الكندي.

ومعنى هذا ان المصطلح الفلسفي قد تطوّر تطوراً عظيماً على مدى نصف قرن بين وفاة جابر (حوالي ١٠٠/٨١٥)(٥) ووفاة الكندي (حوالي ٢٥٢/٢٥٢)(٥)، وهي مرحلة خصبة تخللتها انجازات رائعة في تاريخ التراث العربي الفلسفي والعلمي، وبخاصة ماقامت به مدرسة حنين بن اسحاق(٥). فهنا، يجب ان لانبتعد عن مثل هذا التفسير في فهم توسع دائرة المصطلحات الفلسفية عند الكندي بالقياس الى نشأة الالفاظ الفلسفية عند جابر. لذلك نحن دائماً نوتق معرفتنا بمصطلحات الكندي بلغة الترجمات الفلسفية التي انتقلت الى العربية من اليونانية في عصر الكندي(٥٠)؛ هذا اذا لم ناخذ بنظر الاعتبار اسهام الكندي المباشر في الترجمة والتعريب للآثار الفلسفية اليونانية ومااحتاجه هذا العمل الشاق من تكوين الحدود والرسوم.

لكنّا لكي لانغفل عن أقدمية جابر في بعض المصطلحات، نلاحظ تدفيق الكندي في تعريفات جابر؛ بل كأنا نراه يصلح تلك الحدود وينسقها تنسيقاً يقربها من أصولها. وهذا ما نجده في حدود النفس، والطبيعة، والحركة، والمحسوس، وهكذا(""). ومن الطبيعي ان نجد الكندي ادق استعمالاً لاشتقاق الحس، فهو ينتعمل منه المحسوس والقوة الحساسة، والحاس("). ولننظر في واحد من هذه الحدود، وهو حد النفس،

<sup>(</sup>١٥) انظر: الزركلي، الاعلام، ٢/ ٩٠ عمود ٢، والأراء مختلفة حول وفاته، أوجزها الزركلي بوضوح (ايضاً، ٢/ ٩١).

<sup>(</sup>٥٢) انظر: عبد الرازق، مصطفى، فيلسوف العرب، القاهرة ١٩٤٥، ص ٥١ .

<sup>(</sup>٥٣) راجع عامر رشيد السامرائي وعبد الحميد العلوجي (آثار حنين بن استحق ، بغداد ١٩٧٤/ ١٣٨٤) لانجازات حنين ومدرسته .

<sup>(</sup>٥٤) انظر بخصوص انتقال الفلسفة اليونانية الى العالم العربي، بدوي:

Badawi, A., La transmission de la philosophie grecque au monde arabe, Paris 1968.

<sup>(</sup>٥٥) انظر: نص الكندي في نشرتنا ص١٩٠، ١٩٢، ١٩٣؛ وقارن جابر ١٨٤ ـ ١٨٥.

<sup>(</sup>٥٦) انظر: نص الكندي، في نشرتنا، ص ١٩٢\_١٩٣.

# مقارناً بجابر؛ فماذا نرى؟

جابر ( ( ) - ان حد النفس انها كمال للجسم الذي هو آلة للجسم الذي هو آلة لها في الفعل الصادر عنها ( ) - . . . ارسطوطاليس . . يقول : طبيعي آلي ذي حياة طبيعي آلي ذي حياة بالقوة ( ) - . . . على رأينا : فانها جوهر الهي فانها جوهر الهي الي لا بستها ايي لا بستها متضِع بملا بسته اياها .

الكندي ١٠٠٠ (١) - النفس تمامية جرم طبيعي ذي آلة قابل للحياة .
(٢) - ويقال :
هي استكمال اول جسم طبيعي حآلي> ذي حياة بالقوة ذي حياة بالقوة هي جوهر عقل (٣) - ويقال :
متحرك متحرك متحرك بعدد مؤلف .

أو ليست هذه المقارنة وحدها تثبت الى أي مدى كان جابر متقدماً على فلاسفة القرن الثالث الهجري في مصطلحاته الفلسفية؛ وبالذرات الكندي؟ كما أنها ترينا بدقة التطوّر الذي حصل في اللغة الفلسفية بين عصري جابر والكندي؛ فلغة الكندي هنا، متطورة ، دقيقة، حاسمة، في انطباق الألفاظ على معانيها .

وفي الجانب الآخر من استعمال الكندي لمصطلح فلسفة؛ الـذي ذكره

<sup>(</sup>۵۷) ایضا، ص۱۹۰.

<sup>(</sup>٥٨) انظر نص جابر، في نشرتنا ، ص١٨٤.

جابر، ايضاً، ولكنه لم يعط غير حد العلم الفلسفي، وحد الفلسفة (")؛ نلاحظ ان الكندي أعطانا خسة حدود للفلسفة (")؛ وأهم ماجاء في أقواله حديثه عن «اشتقاق اسمها، وهو حب الحكمة» لأن (فيلسوف) هو مركب من (فلا)، وهي محب، ومن (سوفا)، وهي الحكمة» ("). وهذا كلام مهم في تاريخ مصطلح فلسفة في القرن الثالث ،بعد شيوع المعرفة اليونانية؛ لأن كلمة فلسفة ailosofia هي في حقيقتها مركبة من محب filos وحكمة sofia وحكمة sofia كما يقول الكندي (فلا) (سوفا) دليل جديد مضاف كما يقول الكندي (") من هنا فقول الكندي (فلا) (سوفا) دليل جديد مضاف على عدم معرفته لليونانية كما شاع بين القدماء والمحدثين؛ لأن من ابسط الأمور هنا ان يقول فيلوس (المحب) ، وفيلو (حب)، كما يجب ان يقول سوفيا بدل سوفا. لكن هذا كله لايقلل من الأهمية التي نجدها في تحديده سوفيا بدل سوفا. لكن هذا كله لايقلل من الأهمية التي نجدها في تحديده لاشتقاق مصطلح الفلسفة لأول مرة فيها نعلم في تراثنا العربي الفلسفي ("").

وفي هذا الاتجاه، يمكننا ان لاحظ تعريب الكذبي للألفاظ الفلسفية hyle (١٠) لكن ههنا نجد المزيد من هذه الألفاظ كالفناط اسيا fantasia والقاطيغ ورياس katigoria ، والاسطقس

عندما كان يمارس اصلاحها، كما هو معروف مشهور. وهنا يجب ان نفرق بين الترجمة والاصلاح، والا بقي الاعتقاد سائدا بان الكندي من المترجمين وليس من الفلاسفة، وهذا اكبر جحود لقيه فيلسوف العرب من الباحثين، راجع ماسنقوله بعد في بحثنا للخوارزمي .

<sup>(</sup>٥٩) أيضا، ص ١٣، ١٨.

<sup>(</sup>٩٠) انظر نص الكندى، في نشرتنا، ص ١٩٧ -١٩٨

<sup>(</sup>٦١) أيضا، ص١٩٧

<sup>(</sup>٦٢) راجع ماسنقوله في الحديث عن الخوارزمي، بعد .

<sup>(</sup>٦٣) هذا وحده يكفي للدلالة ايضا على ان الكندي قد اتقن المترجمات اليونانية فعلًا،

<sup>(</sup>٦٤) راجع ماقلناه عن المصطّلحات اليونانية عند جابر؛ قبل، ويلاحظ ان جابر لم يستعمل الهيولى لموضوع حد، بقدر ما افادته للتعبير عن حد اخر . انظر نص جابر، في نشرتنا، ص ١٧٨ ، ١٨٥ .

stoicheion وهكذا(٥٠٠). وهو ما سنعود الى بحثه عند حديثنا عن الخوارزمي الكاتب .

كذلك يجب ان نلاحظ، ان في لغة الكندي الفلسفية ما ينم عن مانزعمه من انه مارس تكوين المصطلحات ممارسة واضحة في الدوائر الفلسفية في القرن الثالث(۱۱)؛ لكن ليس كل مكوناته في المصطلحات شاع فيها بعد. من هذه المصطلحات التي اختصت بها لغة الكندي، الأيس، والطينة، والتوهم، والجرم، والروية، الملازقة، الذحل، النجدة، الجربزة، الخ. بينها نلاحظ ان تكوين المصطلحات الذي ينتهي بنهاية القرن الثالث، سيتحول الى تحديد هذه المصطلحات تحديدا دقيقا في عموم فلسفة ابي نصر الفارابي، وفلاسفة القرن الرابع الهجري، عندما ازدهرت مباحث الالفاظ ازدهاراً جعل من فن الحدود والرسوم اوسع من ماقدمه الكندي، ولكنه تتمة له بلا أدنى ريب؛ فعمل الكندي ممثل للغة الفلسفية ابان عصر الترجمة، في حين أن لغة الفارابي هي لغة الفلسفة بعينها.

<sup>. (</sup>٦٥) انظر نص الكندي، في نشرتنا، ص ١٩١، ١٩٢، ١٩٣.

<sup>(</sup>٦٦) انظر اقوال ابي ريدة في مصطلحات الكندي على العموم، مقدمة «رسائل الكندي الفلسفية»، ص ١٨ - ٢١ .

### (٣) الحدود الفلسفية للخوارزمي الكاتب

اعتمدنا في تحقيق هذا النص على:

- ١ \_ مخطوط (ص)، من الورقة ٣ / أ الى الورقة ٥ / ب، وهي الرسالة الثانية بحسب تسلسل المخطوط.
- ٢ ـ نشرة فان فلوتن G. Van Vloten لكتاب «مفاتيح العلوم» للخوارزمي،
   ليدن ١٨٩٥، ورمزنا لها بالحرف (ف).
- ٣ ـ طبعة المنيرية، لكتاب «مفاتيح العلوم» للخوارزمي، القاهرة ١٣٤٢ / ١٩٢٣ ، ورمزنا لها بالحرف (ي).

ان نشرتنا لهذا النص الذي يضم فصولاً منتزعة من كتاب «مفاتيح العلوم» للخوارزمي تؤكد مسألتين مهمتين في تحقيق النصوص ونشرها. الأولى، ان عملاً مجيداً مثل كتاب «مفاتيح العلوم» لم يتعرض لتحقيق نصه الكامل، فاكتفى الباحثون بنشرة فان فلوتن () غير السليمة في انحاء كثيرة منها، او بالطبعات المصورة () التي لاتقدم نص الكتاب على الوجه الذي يستحقه؛ فنشرتنا لهذه الفصول المنتزعة تبين مدى الحاجة الى تحقيق الكتاب بكامله. الثانية، ان عناية القدماء بأجزاء خاصة من بعض الكتب اباح لهم اجتزاء اقسام منها؛ وهي حالة تستحق منا عناية خاصة الآن؛ كها نلاحظ مافعله جامع رسائل الحدود؛ فقام بانتزاع جزء مهم من الكتاب وأضفى عليها سمة المسلفة) والثاني (في المنطق) من المقالة الثانية للكتاب؛ فأضفى عليها سمة الرسالة المستقلة في المصطلحات الفلسفية، كها نلمس ذلك من مطلع النص وآخره في المخطوط (ص).

AL - Khowarezmi, al - Katib, *Liber Mafatih al - Olum*, Explicans Vocabula Tech- (1) nica Scientiarm Tam Arabum Quam Peregrinorum, edidit G. Van Vloten, Ludguni - Batavorum 1895.

<sup>(</sup>٢) صورت طبعة المنيرية بالأوفست (انظر: الرجب، نوادر المطبوعات، ص ١٧٨)، كما اعيد تصويرها في دار الكتب العلمية، بيروت (بلا تاريخ) مؤخراً؛ وهكذا. . .

(٣) ان تسميته بالكاتب الخوارزمي غلط وقه فيه Van Vloten في صدر كتابه AL-KATIB في صدر كتابه Van Vloten في صدر كتابه الطبعات المصورة للكتاب، انظر التعليق في ١ و ٢ الصفحة السابقة؛ كذلك الطبعات المصورة للكتاب، انظر التعليق في ١ و ٢ الصفحة السابقة؛ كذلك وقدمنان Brockelmann انظر كتابه: , Ist. ed. , العالمان Brockelmann انظر كتابه: , Supplementbande, Leiden 1943, I, pp. 282 - 283, وقارن الترجمة العربية، تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٣)؛ اما الزركلي (الاعلام، ٦ / ٢٠٤ عمود ٢) فيسميه: الكاتب البلخي الخوارزمي؛ وهو ينقل بلاشك عن المقريزي (المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، القاهرة ١٣٧٧ / ١٩٠٩). والصحيح، الذي يؤيد قراءة المخطوط (ص) عندنا مانجده عند التوحيدي (المقابسات، نشرة حسن السندوبي، القاهرة ١٩٧٩، ص ١٥٣؛ وقارن: نشرة محمد توفيق حسين، بغداد

(٤) ليس صحيحاً مايذكره المقريزي (الخطط ١ / ٢٥٨) بأن اسمه هو: محمد بن احمد بن محمد بن يوسف البلخي . انظر: بروكلمان، تاريخ الادب العربي، (الترجمة العربية)، ٤ / ٣٣٤.

(٥) هذه الكنية المشتركة بينه وبين ابي عبد الله محمد بن موسى الخوارزمي، الرياضي الفلكي المؤرخ، المتوفي ٢٣٧ / ٢٩٧ (انظر: الزركلي، الاعلام، ٧ / ٣٣٧) هي الفلكي المؤرخ، المتوفي ٢٣٧ / ٢٩١، هي كتابات المحدثين، مثل العقيقي (المستشرقون، جس ١٩١٤، ١٢٩٧ ، ١٩١٤، ١٤٨، ١٩١٥، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩١٩، ١٩

(توفى ٣٨٧ / ٩٩٧). كان معاصرا لأبي حيان التوحيدي (٢٠)؛ ولم يكن منتسهورا، على ما وصل الينا من اخباره (٢٠)، شهرة زملائه من مفكري القرن الرابع الهجري / العاشر الميلادي (١٠). ألف كتابه «مفاتيح العلوم» للوزير أبي الحسن عبيد الله بن احمد العتبي (١٠) (توفي نحو ٣٩٠ / ٢٠٠٠) (١٠) اثناء وزارته لنوح بن منصور.

ويبدو ان الخوارزمي الكاتب كان مُقِلاً في التأليف؛ فلم يصل الينا من مؤلفاته غير كتاب «مفاتيح العلوم» إلا كتاب آخر في اللغة (۱۱) على نحو مختلف عن اتجاهه في الكتاب الأول؛ ولو ان عنايته البادية في الالفاظ واحدة، وتفصح عنها طبيعة الاقتباس الذي ينقله عنه التوحيدي (۱۱)، في المحاورة بينه وبين ابي اسحق الصابي (۱۱) التي تضمنت الحديث عن «ان انشاء الكلام الجديد أيسر على الادباء من ترقيع القديم (۱۱).

ومع اهمية «مفاتيح العلوم» في تاريخ المصطلح العربي، بمختلف معايير المعرفة العلمية، لم تكتب له الشهرة بين المؤرخين القدماء، مع امكان ان

<sup>(</sup>٦) الاعسم، ابو حيان التوحيدي في كتاب المقابسات، ص ٢٣٠؛ وقارن: المقابسات، السندوي، ص ١٥٣؛ توفيق حسين، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٧) الاعسم، ابو حيان التوحيدي، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>A) ایضا، ص ۷٤۷ ـ ۲۵۳؛ وقارن ص ۱۳ ـ ۱۳۲.

<sup>(</sup>٩) بروكلمان، تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٣؛ والزركلي، الاعلام، ٦ / ٢٠٤ عمود ٢.

<sup>(</sup>١٠) انظر: الزركلي، الاعلام، ٤ / ٣٣٤ عمود ١.

<sup>(</sup>١١) مختصر كتاب الوجوه في اللغة لاسحاق بن موسى الآسي ، طبع مع «كفاية المتحفظ» للأجدابي، حلب ١٣٤٥ / ١٩٢٧؛ (انظر: بروكلمان، تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٥).

<sup>(</sup>١٢) المقابسات، السندوبي، ص ١٥٣؛ وتوفيق حسين، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>١٣) احد نوابغ الادب، توفي ٣٨٤ / ٩٩٤؛ انظر الاعسم، ابو حيان التوحيدي، ص ٢٥٢ - ٢٥٢ .

<sup>(</sup>١٤) الاعسم، ايضاً ص ٢٨٦.

نزعم ان الفائدة من ابواب الكتاب كانت متيسرة لدى المؤلفين بلا أدنى شك؛ فأهملوا ذكر الخوارزمي الكاتب وكتابه، بعد ان أفادوا من مصطلحاته. وهذه المسألة تحتمل في رأينا فرضيتين:

الأولى / أن طبيعة مسارد الالفاظ التي رتبها الخوارزمي الكاتب لم تكن الا عملاً قاموسياً، أفاد من طلب الفائدة منه دون الاهتمام بالاشارة اليه. الثانية / ندرة اصول الكتاب؛ فلعله لم يكن منتشراً بين المثقفين لسبب لانعرف سره الآن؛ وذلك لم ييسر الرجوع اليه الا عند المتأخرين.

والفرضية الثانية تؤكدها ندرة المخطوطات التي وصلت الينا منه؛ فلم يعرف بروكلمان (۱۰ الا بنسخة جارالله (اسطنبول) رقم ۲۰ ٤٧؛ واخيرا كُشِفَ عن نسخ اخرى كانت مجهولة سابقاً (۱۰). لكن، الى جانب هذا، قد عرفه المقريزي (۱۰)، وقال عنه «وهو كتاب جليل القدر» (۱۰). كذلك اشار اليه حاج خليفة (۱۰) من المتأخرين.

وبحسب رأي بروكلمان، ال تأليف كتاب «مفاتيح العلوم» ظهر عند تحقق «الحاجة الى تصنيف عروض مختصرة الجميع العلوم او لعدد كبير منها؛ تلك الحاجة التي اخذ الشعور بها يزداد في العصور المتأخرة لاضمحلال الانتاج العلمي المستقل»(٢٠). من هنا، عُدَّ الكتاب «من اقدم ماصنفه العرب على

<sup>(</sup>١٥) تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٣.

Bosworth, C.E. Some new manuscripts of al - Khwarizmi 's Mafatih al - انظر: (۱٦) انظر: (۱٦) Ulum; in: Journal of Semetic Studies, ix (1964), pp. 341 - 345.

<sup>(</sup>١٧) يلاحظ ان المقريزي توفي سنة ٤٨٥ / ١٤٤١؛ (انظر: الزركلي، الاعلام، ١ / ١٧) عمود ٢).

<sup>(</sup>۱۸) انظر: المقريزي، الخطط، ۱ / ۲۰۸.

<sup>(</sup>١٩) كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، اسطنبول ١٣٦٠/ ١٩٤١، ١٧٥٦. [وتوفي حاجي خليفة سنة ١٠٦٧ / ١٦٥٧؛ الزركلي، الاعلام، ٨ / ١٣٨ عمود ٢].

<sup>(</sup>٢٠) انظر: بروكلمان، تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٣.

الطريقة الموسوعية Encyclopedique ("")؛ بل انه بحق الموسوعة العلمية الرائدة عند العرب"")، اذا اخذنا بنظر الاعتبار الشمول الذي فيه على نحو مانجده في كتباب «احصاء العلوم» للفيارابي ("")؛ خصوصاً في مجال المصطلحات.

ولكي نحيط بأبواب الكتاب، الذي يقع في مقالتين، اوجز عنواناتهما هنا(۲۰):

### المقالة الاولى:

١ ـ الفقة ، ٢ ـ الكلام ، ٣ ـ النحو ،

٤ ـ الكتابة، ٥ ـ الشعر والعروض، ٦ ـ الاخبار.

#### المقالة الثانية:

١ ـ الفلسفة ، ٢ ـ المنطق ، ٣ ـ الطب ،

٤ ـ علم العدد، ٥ ـ الهندسة، ٦ ـ علم النجوم،

٧ - الموسيقي ، ٨ - الحيل ، ٩ - الكيمياء .

وقد اثارت مصطلحات هذه العلوم، جملة وتفصيلاً، عدداً كبيراً من الباحثين المحدثين؛ وبوجه خاص ابحاث فيدمان E. Wiedemann التي استغرقت معظم الاجزاء العلمية من الكتاب،وترجم فصولاً منه الى الالمانية؛ كما نقل أنفالا J.M. Unvala بعض باب الاخبار من المقالة الاولى الى الانكليزية، وكذلك فعل ريشر N. Rescher الذي ترجم باب المنطق من المقالة الانكليزية، وتوجه غير هؤلاء الى البحث في مايتصل بكتاب «مفاتيح العلوم»،

<sup>(</sup>۲۱) الزركلي، الاعلام، ٦ / ٢٠٤ عمود ٢.

Bosworth, C.E. A poiner Arabic Encyclopedia of the Sciences: al - Khwarizmi's (YY)

Keys of the Sciences; in: *Isis*, Liv (1963), pp. 97 - 111.

<sup>(</sup>٢٣) يراجع: الفارابي، احصاء العلوم، نشرة عثمان امين، ط ٣، القاهرة ١٩٦٨. (٢٤) انظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ط. المنيرية، ص ٥؛ وقارن: بروكلمـان،

<sup>(</sup>٢٤) أنظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ط. المنيرية، ص ٥؛ وقارن: بروكلمـان، تاريخ الادب العربي، ٤ / ٣٣٣.

مثل سيدل E. Seidel الذي بحث باب الطب من المقالة الثانية، وبوزوورث المثل سيدل C.E. Bosworth الذي بحث في ريادة الكتاب، وكشف عن مخطوطات جديدة له؛ الى جانب كل ذلك فقد بحثت الالفاظ الاصطلاحية العربية من قبل الباز العربيني ويحيى الخشاب، وهكذا(٢٠٠).

لكن يبقى ان نشير الى ان البحث في المصطلحات الفلسفية، في البابين الاول والثاني من المقالة الثانية، من الاجزاء غير المبحوثة حتى الآن بحثاً مقارناً، الا مقالة شتيرن S.M. Stern التي تضمنت ملاحظاته على «رسالة الكندي في حدود الاشياء ورسومها»(۲۲)؛ فهناك، يرى ان الخوارزمي الكاتب قد اقتبس مصطلحاته الفلسفية من الكندي(۲۲)؛ وهو مايحتاج الى مزيد من الموازنة؛ خصوصاً وان ريشر(۲۰۰) يكاد يتابع شتيرن في هذه الاقوال. ان ما يقتبسه الخوارزمي من الكندي يجب ان لايفهم، هنا، على انه مأخوذ بجملته من رسالة الكندي في الحدود؛ ان الصحيح ان يقال انه اقتبس استعمالات المصطلحات الفلسفية والمنطقية من الكندي وغيره؛ وبالاخص الفاراي الذي متليء رسائله الصغيرة، وكتبه المطولة على السواء، بعدد ضخم من الحدود والرسوم للمصطلحات الفلسفية التي ورثها الفاراي عن القرن الثالث المجري، بما في ذلك لغة الكندي الفلسفية وغيرها. وليس هذا الذي نقوله المجري، بما في ذلك لغة الكندي الفلسفية وغيرها. وليس هذا الذي نقوله المجري، بما في ذلك لغة الكندي الفلسفية وغيرها. وليس هذا الذي نقوله

<sup>(</sup>٣٥) لقد اوجزت في هذه الفقرة، والتي قبلها، بحثاً مطولاً كتبته عن «القيمة العلمية لكتاب مفاتيح العلوم للخوارزمي»، انتظر نشره في احدى الدوريات (سنة ١٩٨٥)؛ فهناك فصلت الاقوال هاتيك تفصيلاً دقيقاً، وبينت كل المراجع الحديثة التي تناولت الكتاب جملة وتفصيلاً؛ كها يلاحظ أنّه، والكتاب ماثل للطبع في أواخر ١٩٨٤، نشر صديقنا الدكتور احمد مطلوب دراسته القيّمة في «المصطلحات العلمية في مفاتيح العلوم» (انظر: مجلة دراسات للأجيال، بغداد ١٩٨٤، السنة العلمية في مفاتيح العلوم» (انظر: مجلة دراسات للأجيال، بغداد ١٩٨٤، السنة

<sup>(</sup>٢٦) راجع حديثنا عن الكندي؛ وقارن: Stern, J.R.A.S., 1959, pp. 32-43

Ibid., pp. 42 - 43 (YV)

<sup>(</sup>۲۸) راجع مايقوله: Rescher, The Development of Arabic Logic, p. 135

يقلل من اهمية رسالة الكندي، ومؤلفاته الاخرى، باعتبارها مصدراً للخوارزمي الكاتب في تنسيق حدود المصطلحات الفلسفية؛ لكن من الجلي الواضح، ان الدقّة في حدود الخوارزمي تنسجم انسجاماً تاماً مع لغة الفارابي الفلسفية؛ فهي لغة تحديد للمصطلحات في كل وقت نظرنا في فلسفة الفارابي ومنطقه. ومن هنا، فنحن نرى هنا بالا تردد، ان الحدود الفلسفية المنتزعة من كتاب «مفاتيح العلوم» تمثل في الواقع قاموساً للغة الفارابي الموصوفة بالدقة في تحديد الالفاظ ومعانيها(۱۲).

ولنراجع، الآن كتاب «مفاتيح العلوم» في الفصول المنتزعة. فالخوارزمي يخصص باباً للفلسفة ويقسمه ثلاثة فصول (٣٠٠)؛ كما يخصص باباً للمنطق ويقسمه تسعة فصول (٣٠٠). والنص الذي بين أيدينا، اتماهو هذه الفصول العشرة بكاملها؛ في اقسام الفلسفة (٣٠٠)، وفي العلم الالهي الأعلى (٣٠٠)، وفي الفاظ الفلسفة (٣٠٠)، وفي الاقسام التسعة من المنطق: ايساغوجي، قاطيغورياس، باري ارمنياس، انالوطيقا، افودقطيقا، طوبيقا، سوفسطيقا، ريطوريقا، واخيراً بويطيقا (٣٠٠).

اما احصائية المصطلحات، فنوردها في هذا الجدول؛ لايضاح الفكرة التي يقوم عليها استبيان الالفاظ المعرفة في كلا البابين:

<sup>(</sup>٢٩) ان البحث في توثيق الحدود الفلسفية عند الخوارزمي، بحسب قراءة شاملة للفاراي، موضوع شيق؛ ونزمع العودة اليه عند نشرتنا لمنطق الفاراي؛ انظر: الاعسم، ابوحيان التوحيدي، المقدمة الفرنسية ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٣٠) انظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ط. المنيرية، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣١) ايضاً، ص ٨٤ ـ ٨٥.

<sup>(</sup>٣٢) ايضاً، ص ٧٩ ـ ٨١.

<sup>(</sup>٣٣) ايضاً، ص ٨١ ـ ٨٢.

<sup>(</sup>٣٤) ايضاً، ص ٨٧ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٣٥) ايضاً، ص ٨٣ ـ ٩٢.

| عدد المصطلحات  | الفصل                                                                                            |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11             | ١ ـ فصل الفلسفة                                                                                  |
| ٧              | فصل العلم الألهي                                                                                 |
|                | فصلُ الفاظُ الفلسَّفة                                                                            |
| [4 +] {0       | ـ مصطلحات باب الفلسفة                                                                            |
| •              | ۲ ـ فصل ايساغوجي                                                                                 |
| 11             | فصل قاطيغورياًس                                                                                  |
| 1 8            | فصل باري ارمنياس                                                                                 |
| (**)[* +] \ \  | فصل انالوطيقا                                                                                    |
| ١.             | فصل افودقطيقا                                                                                    |
| 4              | فصل طوبيقا                                                                                       |
| 1              | فصل سوفسطيقا                                                                                     |
| 1              | فصل ريطوريقا                                                                                     |
| ٤              | فصل بويطيقا                                                                                      |
| [+ +] ٦٣       | ـ مجموع مصطلحات باب المنطق                                                                       |
| بة التي ازدهرت | ومعنى هذا ان مجموع المصطلحات الأساسية (٣٠٠ التي علم ١٠٨ مصطلحات، تمثل في حقيقتها لب اللغة الفلسف |
| فاتيح العلوم». | مؤَّلفات الفارابي، قبل ظهور آلخوارزمي وتاليفه لكتاب «م                                           |

(٣٦) يذكر الخوارزمي ضمناً ٩ مصطلحات فرعية، كمرادفات.

ان ما يجب ملاحظته، في هذا المجال، ان الخوارزمي في مسارده

<sup>(</sup>٣٧) وهنا يذكر ٣ مصطلحات فرعية، كمرادفات، ايضاً.

 <sup>(</sup>٣٨) اما الالفاظ الفلسفية الفرعية، من غير المرادفات، فهي كثيرة يمكن احصاؤها في:
 المعجم المفهرس لالفاظ المصطلح الفلسفي، في آخر الكتاب.

للمصطلحات قصد خدمة اللغة، لان «اللغوي المبرز في الادب، اذا تأمل كتاباً من الكتب التي صنفت في ابواب العلوم والحكمة، ولم يكن.. من [اصحاب] تلك الصناعات، لم يفهم شيئاً منه»(٣). وهذا ينطبق على كتب الخكمة انطباقاً اكيداً، لان تناولها يعسر على الناس في كل زمان ومكان. لكن الخوار زمي لم يعنز بمسارده إلا المثقفين، ذلك لان «احوج الناس الى معرفة هذه الاصطلاحات الاديب اللطيف الذي تحقق ان علم اللغة آلة لدرسه الفضيلة، لاينتفع به لذاته مالم يجعل سبباً الى تحصيل هذه العلوم الجليلة، ولا يستغني عن علمها طبقات الكتاب، لصدق حاجتهم الى مطالعة فنون العلوم والاداب»(١٠٠٠. ان ذلك لم يمنع الخوارزمي، لكي يوفي الموضوع الشامل المصطلحات كل العلوم حقه، ان يتحرى «الايجاز والاختصار، ومتزقياً للتطويل والاكثار»(١٠٠٠).

وهنا نفهم، أن أصول عمل الخوارزمي في مسارد مصطلحات الفلاسفة كانت متنوعة، في التوازي والترادف والتشابه، وغيرها؛ لذلك فهو يلغي «ذكر المشهور والمتعارف بين الجمهور، وماهو غامض غريب لايكاد يخلو اذا ذكر في الكتب من شرح طويل وتفسير كثير» أن المصطلحات المتداولة بين عامة الناس لا يحتاج أذن الى أحصائها، كتلك التي هي في التداول الخاص عند من يعنى بالاختصاص الضيق الدقيق؛ والصحيح، هنا، برأي الخوارزمي هو «تحصيل الواسطة بين هذين الطرفين، أذ كان هو الذي يحتاج اليه دون غيره « أن ومعنى كل هذا؛ أن الخوارزمي يقدم لنا أصطلاحات الفلسفة والمنطق، في مسردين موجزين مختصرين، قصد منها أن يجمع الألفاظ الأساسية في استعمال الحكاء، دون شهرتها بالدلات الاخرى بين الألفاظ الأساسية في استعمال الحكاء، دون شهرتها بالدلات الاخرى بين

<sup>(</sup>٣٩) انظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ط. المنيرية، ص ٢ س ١ ــ٣ من اسفل.

<sup>(</sup> ٤٠ ) ايضاً ، ص ٣ س ١ - ٤ من اسفل .

<sup>(</sup>٤١) ايضاً، ص ٤ س ٢.

<sup>(</sup>٤٢) ايضاً، ص ٤ س ٢ - ٤ .

<sup>(</sup>٤٣) ايضاً، ص ٤ س ٤ - ٥.

الناس، او دون تفصيلها الى الألفاظ الدقيقة في الاختصاص الضيق. وهو يرى انه «كان اكثر هذه الاوضاع اسامي وألقاباً اخترعت، وألفاظاً من كلام العجم أعربت «نانا»؛ فهي مصطلحات تقع، بحسب هذا المعنى، على نوعين:

- 1 الفاظ مخترعة؛ وهذه مصطلحات اخترعها المختصون في علم المنطق والفلسفة عن جملة الفلاسفة القدماء، فتطورت استعمالاتها عند المتأخرين، على نحو يقربها الى ان تكون الفاظاً فلسفية، بدلالات فلسفية، ولا تخرج عن معانى الفلسفة.
- ٢ ـ الفاظ معربة؛ وهذه مصطلحات يصدق عليها انها غير مخترعة، لإنها لم تترجم، او توضع بالعربية اصلا؛ بل عُربت ونُقلت الى العربية نقلاً عن اللغات الاعجمية، وبوجه خاص تقصد هذا اللغة اليونانية. فهذه اصطلاحات شاع استعمالها معربة بمعانيها المقصودة في اصولها.

ان هذا التقسيم يساعدنا، اليوم، على ادراك سر هذا الحشد من المصطلحات الفلسفية بألفاظ عربية اصلاً، او تلك الالفاظ غير العربية اصلاً وعُربَتْ بالاستعمال. فمثال الاولى: المنطق؛ ومثال الثانية: الفلسفة.

فالمنطق مصطلح مترجم، موضوع اصلاً للدلالة على مصطلح بأزائه في غير العربية؛ فهو «يسمى باليونانية لُوغيا، وبالسريانية مِلِيلوثا، وبالعربية المنطق»(٥٠٠). فكما ان Logia لفظة يونانية تدل على هذا العلم الذي يضمه الكلام على العملية الفكرية اصلا وتفريعاً في اورغانون Organon ارسطوطاليس(٢٠٠)؛ فهي من اختراعات الشرّاح اليونانيين المتأخرين(٢٠٠)؛ كما

<sup>· (</sup>٤٤) ايضاً، ص ٤ س ٦ ـ ٧ .

<sup>(</sup>٥٤) ايضا، ص ٨٥ س ٩.

<sup>(</sup>٢٦) ظهر هذا العنوان لكتب منطق ارسطوطاليس، في وقت متأخر، في العصر البيزنطي؛ انظر: الاعسم، عبد الامير، انجازات الفارابي المنطقية، مجلة دراسات الاجيال (بغداد ١٩٨٣)، ٥: ٤ ـ ٥، ص ١٦٥؛ نقلاً E. Zeller (ايضا، ص ١٧٤ برقم ١٤).

<sup>(</sup>٤٧) لم يستعمل ارسطوطاليس Logia للدلالة على المنطق، بل انه دعاه التحليل -analou

اخترع المترجمون السريان لفظ mililutha من الأرامية الحديثة للدلالة على معنى اصطلاح Logia اليوناني المتأخر؛ فاستفاد العرب من ذلك، باختراع لفظ (المنطق) للدلالة نفسها (١٠٠٠).

اما الفلسفة؛ فهي مصطلح معرّب مستحدث من النوع الشاني؛ لانه بشكله ومعناه انحدر الى العربية بالاستعمال؛ لان الفلسفة «مشتقة من كلمة يونانية، وهي فيلاسوفيا؛ وتفسيرها: محبة الحكمة. فلما اعربت، قيل: فيلسوف، ثم اشتُقَتْ الفلسفة»(۱۰). وهذا الذي يقوله الخوارزمي له دلالته في تعريب اللفظ وتحويره بما يتفق والذوق العربي:

| filosofia | فَلْسَفَة |
|-----------|-----------|
| fi        | ڣ         |
| lo        | ن         |
| so        |           |
| fia       | ـفه       |

وهذا مانجده في فيلسوف Filosofos وفلاسفة Filosofoi ؛ فلم يرغب العربي بترجمة الاصل اليوناني (محبة الحكمة، محب الحكمة، محبو الحكمة)، لعدم

 <sup>♦</sup> التسمية الاولى من استعمال الشراح ابتداءً من الاسكندر الافروديسي،
 زمنها انحدرت Logica اللاتينية.

<sup>(4</sup>A) لكن ارسطوطاليس يستعمل logos باعتبارها ذات دلالات مختلفة كالكلام، والقول، والقياس، والنطق؛ ولهذا يأتي استعمال نطق / فكر logismos وبدلالات Aristoteles, Metaphysica, ed. Ross, 11,pp. [انفر: Logikws و Logikos و من هنا شاع استعمال Logikii بعنى الناطق (المدرك)، كما يقال في النفس الناطق؛ او نطقى Logistikos.

<sup>(</sup>٤٩) انظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ط. المنيرية، ص ٧٩ س ١١ ـ ١٢؛ كذلك راجع ماقلناه في مصطلح فلسفة عند الكندي، قبل، النص فوق هامش ٦٣.

ميله الى التركيب بين Filos و Sofia ميله الى

بينما نجد على العكس من ذلك، في موضع آخر، ان «علم الامور الالهية، ويسمى باليونانية ثاولوجيا»(۱۰)؛ فقوله «علم الامور الالهية»، واحيانا، «العلم الالهي الاعلى»، هو ترجمة ثلاثية مركبة لاصل المصطلح اليوناني theologia، المركب من مقطعين theos.

والى جانب هذا، نلاحظ ماسبق استعماله عند الفلاسفة، كالكندي، لمصطلح فنطاسيا stoicheion (\*\*)؛ اما هيولى همراه، واسطقس stoicheion (\*\*)، فهما معربتان منذ زمان جابر، واستعملها الكندي ايضاً. ولكن هنا نلاحظ شيوع استعمال المصطلح سولوجسموس المعرب عن اليونانية sullogismos (\*\*) بدلالات الجامعة، والصنعة، والقياس، والقرينة، وهكذا. ويمكننا ان ننسج على هذا المنوال في مقابلة الالفاظ المعربة بأصولها اليونانية؛ لكننا سنبحث هذا في غير هذا الموضع.

ان أشارة الخوارزمي لمصطلح مِلِيلوثا mililutha السرياني، لمقابلة المنطق العربي بـlogia اليوناني مسألة فيللوجية ذات دلالة خاصة عندنا اليوم؛ وهي ان معرفة الخوارزمي غير مستمدة من كتب الكندي بقدر تأثرها بمدرسة الفارابي، وبخاصة يحيى بن عدي الذي كان رأس مدرسة بغداد الفلسفية في

<sup>(• 0)</sup> ان استعمال الاصل اليوناني لمصطلح فلسفة filosofia ، كان عند فيثاغورس، ثم تلاه بارمنيدس، ثم سقراط؛ واللفظة هكذا مركبة filos-sofia ؛ ثم شاع استعمال العلم بدلالة filosofia ابتداءً من افلاطون. لكن ارسطوطاليس هو الذي حدد معانيها (انظر: Aristoteles, Metaphysica, Greek text, ed. Ross, p. 525 a) ، ومعنى هذا ان الخوارزمي يتحدث عن اصل اشتقاقها اليوناني بحسبانه حدث في العربية.

<sup>(</sup>١٥) انظر نشرتنا لنص الخوارزمي، ص ٢٠٧، وقارن مفاتيح العلوم، ص ٨٠.

 <sup>(</sup>۲۰) نشرتنا، ص ۲۱۲؛ مفاتیح العلوم ص ۸۲ س ۱۷.

<sup>(</sup>٥٣) نشرتنا ص ٢١٠؛ مفاتيح العلوم ص ٨٢ س ١٣.

<sup>(</sup>٥٤) نشرتنا ص ٢١٠؛ مفاتيح العلوم ص ٨٢ س ١٣.

<sup>(</sup>٥٥) نشرتنا ص ٢٢١؛ مفاتيح العلوم ص ٨٩ س ٧.

القرن الرابع الهجري (٥٠٠). وبما يؤيد رأينا في هذا المعنى، مايشير اليه الخوارزمى في حديثه عن الطبيعة؛ بقوله: «الكيان هو الطبع بالسريانية، وبه سمي كتاب <الطبيعة > سَمْعَ الكيان، وهو بالسريانية شمعا كيانا» (٥٠٠) فهذا الذي يقوله الخوارزمي يدل على نقل من الدواثر الفلسفية السريانية، لان الطبع fusikos (ومعناها الطبيعة)، منها يتحقق ماهو طبيعي fusikos وماهو وجود طبيعي fusikos والمعنى الاخير هو الكيان، وبنفس الدلالة في الترجمات العربية لطبيعة ارسطوطاليس (٥٠٠)؛ حيث نجد الترجمة العربية ـ السريانية (المزدوجة) لمصطلح أله بسمع الكيان sham'a-kyana ، تماما بنفس الوظيفة التي يؤديها مصطلح السماع الطبيعي fusiki akroasis ، تماما بنفس معروف في الدوائر الفلسفية العربية .

ومن جهة اخرى، يشير الخوارزمي الى انه «يسمي عبد الله بن المقفع الجوهر عيناً» (۱۰۰)؛ وهذه مسألة تحتاج الى ايضاح. فكراوس يرى انه محمد بن عبد الله بن المقفع، وليس الأب، الذي ترجم لنا بعض كتب ارسطوطاليس المنطقية؛ ويستدل على انه ترجمها عن اليونانية بدلالة ترجمته مصطلح مصطلح بالعبن العربية، وليس الجوهر الفارسية (۱۲۰). لكن الخوارزمي يعتبر مصطلح العين بدلالة من من جملة «اسهاء اطرحها اهل الصناعة، فتركت ذكرها وبينت ماهو مشهور فيها بينهم «۲۰۱». ولفظ العين غير مشهور، فلم نره عند جابر، او الكندي؛ بل وجدنا (الجوهر) يدل على ousia ، مع ان اصل

<sup>(</sup>٥٦) انظر: الاعسم، ابوحيان التوحيدي، ص ٢٥٩؛ وقارن ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٥٧) انظر: نشرتنا ص ٢١٤؛ وقارن: مفاتيح العلوم، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٥٨) يراجع ابن النديم، الفهرست، ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥٩) انظر: بدوى، مقدمة: ارسطوطاليس، الطبيعة، ١ / ١.

<sup>(</sup>٦٠) انظر: نشرتنا، ص ٢١٧؛ وقارن: مفاتيح العلوم، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٦٦) بدوي، عبد الرحمن، التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، ط ٢٣ القاهرة (٦١) بدوي، ص ١٠١ - ١١٩.

<sup>(</sup>٦٢) انظر: نشرتناً، ص ٢١٧؛ وقارن مفاتيح العلوم، ص ٨٦.

المصطلح لفظ معرب عن الفارسية، حقاً (١٢٠)؛ لكنه اكتسب الآصطلاحية فشاع على حساب المصطلح العربي (العين).

وهكذا، ان البحث في تعريب هذه المصطلحات، واستعارة الالفاظ من غير العربية للدلالة على مايعرب، وتحوير اللفظ المعرب، والاشتقاق منه؛ الخ، من الموضوعات الشيقة، لكنه يحتاج منا الى جهد خاص في ابحاث تفصيلية لانستطيع ان نأتي عليها الآن، وسنعود الى بحثها في فرصة قابلة.

(٦٣) بدوي، التراث اليوناني، ص ١١٩ ـ ١٢٠ تعليق ٣.

## (٤) الحدود لابن سينا

اعتمدنا في نشرة هذا النص، على:

١ - مخطوط صديقي (= ص) من الورقة ٢٣ أالى الورقة ٢٧ب وهي الرسالة السادسة في تسلسل المخطوط.

٢ ـ مط. هندية، لرسالة في الحدود، ضمن: «تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات» لابن سينا، القاهرة ١٣٢٦ / ١٩٠٨ (١)، ص ٧٧ ـ ١٠٢؟ ورمزنا لها بالحرف (هـ).

٣ ـ نشرة غواشون A. - M. Goichon، لكتاب الحدود لابن سينا، القاهرة
 ٣ ـ ١٩٦٣، ص ١ ـ ٤٠؛ ورمزنا لها بالحرف (غ).

ان نشرتنا لنص ابن سينا، هنا، لاتعني ان جهود المرحومة غواشون لم تثمر في اعداد قراءة نقدية لاصل الرسالة؛ لكنها تصحح قراءات كثيرة بالاستناد الى مخطوط (ص) الذي يكتسب قيمة قدمه بعامة بالموازنة مع مخطوطات الرسالة "، وقراءته على فخر الدين الرازى ()؛ وهو افضل المتقدمين من

<sup>(</sup>۱) طبعت قبل ذلك في القسطنطينية، مط. الجوائب ۱۲۹۸ / ۱۸۸۱؛ وطبعة هندية منقولة عن ط. الجوائب بلا ريب. لكن قنواتي، الذي عثر على المخطوط رقم ۸٦۸ في مكتبة كوبريلي، باسطنبول، يرى انه اصل طبعة الجوائب هذه [انظر: قنواتي، جورج شحاته، مؤلفات ابن سينا، القاهرة ۱۹۵۰، ص ۳۲۵ س ه ۸]؛ ومن المدهش انه يشير الى طبعة اخرى في الهند، سنة ۱۳۱۸ هـ [ايضا، ص ٣٢٥ س ٣٢٠]، وهذا كلام غير موثق(!) صحيحه ١٢٧٨.

Golchon, A. - M., Avicenne Livre des definitions, [Memo- : انظر الفطر: - Y) مع ترجمة فرنسية ؛ انظر rial Avicenne - VI: Publications d' Institut Français d'Archeologie du Caire], Le . Caire 1963

<sup>(</sup>٣) قارن: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ٢١ ـ ٢٣؛ فأقدم المخطوطات هي تلك المؤرخة في ٧٧٥ هـ [ايضاً، ص ٢٣ س ١٣]، المحفوظة في يلديز خصوصي، برقم ١٨٦ (٢).

۱۸۲ (۲). (٤) راجع وصفنا للمخطوط (ص)، فيها بعد، ص ۱۳۲\_۱۳۳.

المتخصصين في فلسفة ابن سينا أن كها هو معروف؛ فلا تصح ، بعد هذا ، مسألة ترجيح غواشون أن لقراءة العنوان تبعاً لابن ابي اصيبعة أن لأن الراذي هنا اوثق من هذا الاخير؛ مما يؤيد ورود (الحدود) عنواناً مجرداً عند القفطي أن .

وقيمة رسالة الحدود لابن سينا، انها تكشف عن نظرية متكاملة في الحدود؛ وتدخل ضمن جهوده المنطقية بعامة، وهي كثيرة (١٠٠٠). لكن ريشر Rescher (١٠٠٠)، وربما متابعة منه لفهرسة قنواي (١٠٠٠)، لم يعدّ رسالة الحدود من مصنفات ابن سينا المنطقية؛ مع انه يذكر ترجمة غواشون الفرنسية للرسالة (سنة ١٩٥١)، كما يذكر دراستها عن التعريف عند ابن سينا (سنة ١٩٥١) والذي يصحح هذا الاتجاه، مانقرؤه في مقدمة الرسالة؛ يقول ابن سينا (١٩٥١)

«... فأما الحدود الحقيقية، فان الواجب فيها بحسب ماعرفناه من صناعة المنطق، ان تكون دالة على ماهية الشيء، وهو كمال وجوده الذاتي، حتى لايشذ من المحمولات الذاتية شيء الا وهو مُضَمَّن فيه، اما بالفعل واما بالقوة. والذي بالقوة ان يكون كل واحد من الالفاظ المفردة التي فيها اذا تحصلت وحللت الى اجزاء حدّه؛ وكذلك فعل بأجزاء حدّه، انحل آخر الامر

<sup>(</sup>٥) انظر: Rescher, N., The Development of Arabic Logic, p. 184 ، وقارن، ايضا، بخصوص موقفه من منطق ابن سينا، Bid., pp. 57 - 58.

<sup>.</sup> Goichon, op. cit., pp. V - VI (٦)

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ابي اصيبعة، عيون الانباء، ط. مللر Muller، القاهرة ـ كوتنكن ١٨٨٤، (٧) ٢ / ١٩ س ١٢.

<sup>(</sup>٨) انظر: القفطي، اخبار العلماء باخبار الحكماء، القاهرة ١٩٠٨، ص ٢٧٢ س ٦ من اسفل.

<sup>(</sup>٩) قارن: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ١٠١ - ١١٦؛ و- ١٩٩٩ Rescher, op. cit., pp. 149 و - ١١٦ - ١٠١ ؛

<sup>.</sup> Ibid., pp. 151, 152 (1 •)

<sup>(</sup>١١) مؤلفات ابن سينا، ص ٢١ برقم ٩؟ [ضمن الفلسفة العامة]، ص ٢.

<sup>(</sup>۱۲) راجع نص الرسالة بعد، ص ۲۳۲ ـ ۲۳۳؛ وقارن: مط. هندية، ص ۲۳۷ وونشرة غواشون، ص ۲ ـ ٤.

الى اجزاء ليس غيرها ذاتياً. فان الحد، اذا كان كذلك، كان مساوياً للمحدود بالحقيقة، اذا كان مساوياً له في المعنى كما هو مساوله في العموم . . . » .

اقول: ان هذا الذي يقوله ابن سينا في هذا المُوضع ، سيكون تأثيره عميقاً في عمل الغزالي ، على ماسنرى فيها بعد (١٠٠٠) وهو خلاصة دقيقة لما يقوله في منطق النجاة (١٠٠١) والشفاء (١٠٠٠) بحاجة الى دراسة معمقة للبحث عن تطور المصطلح الفلسفي في اعمال ابن سينا بالذات ؛ كها ستفعل غواشون . A. - M. في دراستها المعجمية عن ابن سينا على ماسنرى .

ان البحث في نظرية التعريف عند ابن سينا تنبه اليه فيدمان ١٩١٨ ــ ١٩١٩ (١٠)؛ في مقال له عن التعريفات عبد ابن سينا، نشره سنة ١٩١٨ ــ ١٩١٩ (١٠)؛ فكشف فيه عن امكانية ان يلقى مزيد من الضوء على «رسالة الحدود» التي لم تلبث الفرصة ان تَسنَتُ لباحثة فرنسية، ترجمت الرسالة الى الفرنسية مع مقدمة وتعليقات سنة ١٩٣٣ (١٠)؛ تلك هي المرحومة غواشون التي قررت مصير ابحاثها الاكاديمية منذ ذلك الحين ان تكون في ابن سينا عامة، ولغته الفلسفية بوجه خاص (١٠). واهم اعمالها من هذه الناحية، معجم للغة

<sup>(</sup>١٣) انظر ماسنفوله عن كتاب الحدود للغزالي، بعد.

<sup>(1</sup>٤) انظر: ابن سينا، النجاة، ط. محيى الدين صبري الكردي، القاهرة ١٣٥٧ / ١٣٥٨، ص. ٧٦ ـ ٧٨.

<sup>(</sup>١٥) قارن: ابن سينا، البرهان [من الشفاء]، تحقيق عبد السرحمن بدوي، القاهرة ١٩٥٤، المقالة الرابعة من الفن الخامس؛ وابن سينا، الجدل [من الشفاء]، تحقيق احمد فؤاد الاهواني، القاهرة ١٩٨٥/ /١٩٦٥، الفصل الثاني من المقالة الخامسة.

Wiedemann, E., Die Definitionen nach Ibn Sina: in: Sitzungsberichte der : انظر (۱۶) physikalische - medizinischen Sozietat in Erlangen, L - L1 (1918 - 1919), pp. 429

Goichon, A. - M., Introduction a Avicenne, son epitre des definitions, انسطر: (۱۷) [Traduction et notes; preface de M. Asin Palacios], Paris 1933.

<sup>(</sup>۱۸) انظر: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ۴۶۰؛ وقارن: , ۳٤٠ انظر: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ۴۶۰؛ وقارن: , Pearson Index Islamicus, p. 159; Suppl., I, p. فذلك تراجع ابحاثها في .52; Suppl., II, p. ٤٩

الفلسفية عند ابن سينا، نشرته سنة ١٩٣٨ (١١)؛ والفاظ مقارنة بين ارسطوطاليس وابن سينا، نشرته سنة ١٩٣٩ (٢٠). واخيراً، نشرتها للنص العربي لرسالة الحدود، مع ترجمة فرنسية منقحة (لتلك التي سبق ان نشرتها سنة ١٩٣٣)، وطبعتها ادارة المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة، سنة ١٩٣٣).

ان عناية من هذا النوع الفريد بلغة ابن سينا، من خلال مؤلفاته الفلسفية، او بوجه خاص رسالة الحدود، والكشف عن مفاهيم الالفاظ التي اورد ابن سينا مساردها في الرسالة، انما تفردت بها الاستاذة غواشون حتى وفاتها؛ ولن يظهر بديل لها في المستقبل القريب في دوائر الاستشراق وبخاصة دوائر السوربون القديم. ومها قيل في حقها من قبل الباحثين والمنافق في فهرستها للمصطلحات التي تعامل بها ابن سينا في مؤلفاته على نحو من التفصيل ضيعت عليها فرصة انها في الاساس كانت منطلقة في ذلك من حدوده في الرسالة التي نعنى بنشرها هنا، بالاستناد الى قراءة اقدم مخطوط لرسائل الحدود كافة. ولعل هذا وحده هو الذي جوز لنا ان نعيد قراءة غواشون، لا التحذلق على حسابها، او حساب ابحاثها الممتازة.

وجوهر ماتراه غواشون في قيمة اللغة الفلسفية عند ابن سينا، بعد استقرار المصطلحات الفلسفية، مقارنة بلغة ارسطوطاليس، ان معجمية ابن سينا

Goichon, A. - M., Lexique de la Langue Philasophique d'Ibn Sina, Paris 1938. (14)

Goichon, A. - M., Vocabulaires compares d'Aristote et d'Ibn Sina, Parls 1939. (Y.)

<sup>(</sup>٢١) انظر: ابن سينا، كتاب الحدود، حققته وترجمته وعلقت عليه امليه مارية جواشون، [منشورات المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية]، القاهرة ١٩٦٣.

Sarton, G., Mlle. Goichon's Studies on : سارتون (۲۲) قبارن في ذلك مراجعة سيارتون (۲۲) قبارن في ذلك مراجعة مراجعة ، Avicennian metaphysics; in: Isis, xxx (1941), pp. 326 - 329

Wolfson, H.A., Goichon's Three Books on Avicenna's Philosophy; : وولفسون: in: Muslim World, xxxl (1941), pp. 29 - 38

اوسع في مؤداها من نظائرها عند ارسطوطاليس. وفي هذا المجال، تقول: (٣٣) «وقد سمح غنى النصوص الفعلية للغة العربية في هذا النحو بقيام تحديدات كثيرة للمعجمية اليونانية. ولاشك انني كونت هذه الفكرة بعد ان درست معجمية ارسطو. ومن المؤكد ان الشراح والفلاسفة المتأخرين عنه قد اضافوا زيادات عرفها المترجمون العرب، اي استعملوها. وعلى هذا، فان من المدهش حقاً ان نجد عندما ننظم سلسلة الكلمات الفنية لارسطو وابن سينا، ان ثلث التحديدات السينوية مفقودة عند ارسطو».

ومن هذا النص ندرك التوسع الشديد الذي امتاز به عمل غواشون في قراءة لغة ابن سينا الفلسفية؛ لكن الذي يلفت النظر، ههنا، ان قراءة المصطلح المنطقي جاءت مقتضبة (٢٠)، غير وافية بطبيعة عملها الشامل. ان نظرية ابن سينا في الحدود مازالت بحاجة، على الرغم من كل الجهود التي بذلتها غواشون، الى ابحاث جديدة وعميقة بعد تيسير قراءة منطق الشفاء، الذي نشر الآن كاملًا (٢٠٠٠). ولقد فات غواشون، ان رسالة الحدود ماهي الارسالة مقتضبة، قصد منها ابن سينا ان يعرف قارئها بالمصطلحات الاساسية، برأيه، بعد ان بسط الكيفية التي عالج بها الحدود و الرسوم. ومعنى هذا ان الرسالة تمثل، في احسن الاحوال، الحد الادنى من المعرفة المطلوبة في تحديد المسالة عثل، في احسن الاحوال، الحد الادنى من المعرفة المطلوبة في تحديد المفاهيم التي يتعامل بها الفلاسفة. ومن هنا، فدراسة نظرية التعريف (غير المعجمية Lexique) التي ستظل هي الاتجاه المؤثر في الباحثين، على نحو مافعل المعجمية للعجمية على نحو مافعل

<sup>(</sup>۲۳) انظر: جواشون [= غواشون]، أ. م. ، فلسفة ابن سينا واثرها في اوروبة خلال القرون الوسطى، ترجمة رمضان لاوند، بيروت ١٩٥٠، ص ٧٠. وقارن الاصل القرون الوسطى . Goichon, A. - M. La philosophie d'Avicenne et son Influence en السفرنسي : Europe Medievale, Paris 1944, ch. 2.

Goichon, A. - M., La place de la Definition dans la logique d'Avicenne; in: انظر (۲٤) . La Revue du Caire, Juin 1951, pp. 95 - 106

<sup>(</sup>٢٥) ايساغوجي (القاهرة ١٩٥٢)، المقولات (القاهرة ١٩٥٩)، العبارة (القاهرة ١٩٥٤)، الجدل ١٩٦٤)، القياس (القاهرة ١٩٥٤)، الجدل (القاهرة ١٩٥٥)، الخطابة ( القاهرة ١٩٥٤)، الخطابة ( القاهرة ١٩٥٤)، الشعر (القاهرة ١٩٥٦).

الاستاذ محمود الخضيري (٢٦٠) في معجمه العربي ـ اللاتيني لكتاب مابعد الطبيعة من الشفاء؛ فقد تم ذلك بمعزل عن نظرية ابن سينا في الحدود.

لكن، من الضروري قبل تحديد نظرية ابن سينا في الحدود، كها ترد في هذه الرسالة، ان نعالج مسألة اسبقيتها في الزمان على تأليف كتاب الشفاء وكتاب النجاة. وهذا الاخير هو ملخص كتاب الشفاء (٢٠٠)، فقد تم تأليفه بعده (٢٠٠)؛ كها ان تأليف الشفاء بدأ في اثناء اقامة ابن سينا في همدان (٢٠٠)، التي اقام فيها بين سنتي ٢٠٠٤ / ١٠١٧ و ٤١٤ / ٢٣٠ ا (٣٠)؛ ثم اتمه في اصفهان (٣٠)، باستكمال المنطق بعد الطبيعيات والالهيات (٣٠)؛ فألف كتاب النجاة (٣٠).

وواضح من هذا الذي سقناه تاريخياً ان ابن سينا بدأ تأليفه الشفاء وسنّه حوالي الاربعين (ولد سنة ٣٧٠ / ١٠٣٧)؛ وقد بلغ من التعمق في الفلسفة مااباح له تأليف كتاب الشفاء دون الرجوع الى مصادره الفلسفية(٢٠). وهذا

<sup>(</sup>۲۷) انظر: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ۸۷.

<sup>(</sup>٢٨) يراجع: القفطي، اخبار الحكماء، ص ٧٧٥ س ٤ ـ ٦.

<sup>(</sup>٢٩) ايضاً، ص ٢٧٣؛ وقارن: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، المقدمة ص ٢٠.

<sup>(</sup>۳۰) يراجع: شيخ الارض، تيسير، ابن سينا، بيروت ١٩٦٢، ص ١٦ ـ ١٨؛ نصر، سيد حسين، ثلاثة حكهاء مسلمين، ترجمة صلاح الصاوي ـ مراجعة ماجد فخري، بيروت ١٩٧١، ص ٣٥ ـ ٣٥.

<sup>(</sup>٣١) انظر: القفطى، اخبار الحكماء، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣٢) قارن: البيهقي، ظهير الدين، تاريخ حكهاء الاسلام، نشرة محمد كرد علي، دمشق المحمد / ١٩٤٦ / ١٩٦٥، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣٣) القفطى ، اخبار الحكماء ، ص ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٣٤) انظر: الأهواني، احمد فؤاد، ابن سينا، [سلسلة: نوابغ الفكر العربي، ٢٢]، القاهرة (بلا تاريخ)، ص ٢٧.

كله لاينسجم مع ما نجده في مقدمة رسالة الحدود، حيث يقول (٥٠٠):

«فإنّ أصدقائي سألوني أنْ أملي عليهم حدود أشياء يطالبونني بتحديدها، فاستعفيت من ذلك؛ علماً بأنه كالامر المتعذر على البشر، سواء كان تحديداً او رسماً. وان المقدم على هذا بجرأة وثقة لحقيق ان يكون أي من جهة الجهل بالمواضع التي منها تفسد الرسوم والحدود. فلم يمنعهم ذلك؛ بل الحوا علي بساعدتي اياهم، وزادوا اقتراحاً آخر، وهو ان ادلهم على مواضع الزلل التي في الحدود. وانا الآن مساعدهم على ملتمسهم، ومعترف بقصوري عن بلوغ الحق فيها يلتمسون مني وخصوصاً على الارتجال والبديهة؛ الا اني استعين بالله واهب العقل، فأضع ما يحضرني على سبيل التذكير حتى اذا اتفق لبعض المشاركين صواب واصلاح الحق به؛ أبتديء قبل ذلك بالدلالة على صعوبة هذه الصناعة؛ وبالله التوفيق . . . ».

ففي اقوال ابن سينا هذه، ندرك انه متهيب من معالجة الحدود؛ ويمكن ان اجمل النقاط التي تستحق المناقشة فيها يأتى:

١ - ان اصدقاء ابن سينا، هؤ لأء، من تلاميذه لانه يملي عليهم النصوص.

٢ ــ ان ابن سينا لم يعالج قبل ذلك الحدود؛ والا لرأيناة يحيل هؤلاء التلاميد
 الى ماسبق تدوينه.

٣ ـ ان النظر في الحدود، كما يرى، موضوع متعـذر على البشـر، في الحد والرسم.

٤ ـ انه يتشكك، مع الثقة والجرأة، ان لايفي الموضوع حقه، والا تفسيد الحدود والرسوم.

الحاح التلاميذ عليه، مراراً، بأن يعد لهم دليلًا للاخطاء التي يمكن ان تكون في الحدود.

٦ - وبعد الاعتراف بالتقصير، لانه يرتجل ويعتمد البديهة، يؤلف الرسالة
 بناء على ما يحضره بالتذكر.

٧ - اقراره بصعوبة التأليف في الحدود.

<sup>(</sup>٣٥) انظر نص الرسالة، في نشرتنا، ص ٢٣١ ـ ٢٣٢.

ومن هذه النقاط، التفسيرية للنص، نفهم ان ابن سينا لم يؤلف كتاب الشفاء بعد؛ والا كيف يمكن ان نتصور انه عالج موضوع الحدود على هذه السعة في كتاب الشفاء (٢٦)؛ ويتردد هنا في تأليف رسالة صغيرة يكشف فيها عن المباديء الاساسية للنظر في الحدود والرسوم؟ ولر كانت هذه الرسالة، بعد الشفاء، لما ارتضينا ذلك منطقياً، لان الصحيح ان يكون تلاميذه ملمين بمحتوى الشفاء في موضوع الحدود؛ فلا يسألونه تفسيراً، ولا يطلبون منه ايضاحاً، ولا يلحون عليه بطلب تأليف رسالة في ذلك.

واذا كنا الآن على ثقة من ان ابن سينا ألف الرسالة قبل الشفاء؛ فمتى كان ذلك؟ ان الاجابة على مثل هذا السؤال ستفيدنا في فهم نقطتين رئيسستين، هما:

١ ـ ان لغة ابن سينا في الرسالة لاترقى الى ما نجده في كتبه المتأخرة.

٢ - ان الرسالة، في الاساس، يعالج فيها ابن سينا موضوع الحد أول مرة.

ان استيضاح جملة من اخبار ابن سينا سيكشف جانباً مهماً عن هاتين النقطتين. واول هذه الاخبار انه رحل الى جرجان سنة ٤٠٣ / ١٠١٧ (٢٣)، فتعرف عليه ابو عبيد الجوزجاني (٢٠١٥ واصبح مريده ومرافقه مدة خمسة وعشرين عاما (٢٠١٠)؛ فقد بدأ مع زملاء له في تلقي العلم عن ابن سينا، لان ابن سينا باشر في هذه المدة بجرجان التعليم، والتصنيف (٢٠٠٠). وكانت مؤلفاته كثيرة في هذه المدة (٢٠٠١)، منها كتاب «المختصر الاوسط في المنطق»، الذي لخص فيه مجمل القضايا المنطقية ببساطة متناهية؛ فأملى مادته على ابي محمد

<sup>(</sup>٣٦) قارن: ابن سينا، البرهان، نشرة بدوي، فن ٥ م ٤؛ والجدل، نشرة الاهواني، م ٥ ف ٢ و للهدان، نشرة الاهواني، م

<sup>(</sup>٣٧) نصر، ثلاثة حكياء، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣٨) قارن القفطي، اخبار الحكماء، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣٩) ايضا، ص ٣٧٥؛ والبيهقي يذكر انها مدة ثلاثين سنة، (انظر: تـــاريخ حكــــاء الاسلام، ص ٦٤).

<sup>(</sup>٠٤) انظر: القفطى، اخبار الحكماء، ص ٢٧٢.

<sup>(13)</sup> انظر: قنواني، مؤلفات ابن سينا، المقدمة ص ٢٠.

الشيرازي وغيره من التلاميذ بجرجان "، ومنهم ابو عبيد الجوزجاني، الذي يذكر عنوان (الحدود) في فهرسته لمؤلفات ابن سينا (الخدود) في فهرسته لمؤلفات ابن سينا الكثير من مؤلفاته في مدة اقامته في هذه المدينة، يمكن افتراض انهم الذين سألوه ان يؤلف لهم رسالة في الحدود، فاستعفى، فألحوا، فاضطر لمساعدتهم، فألف الرسالة في موضوع الحدود أول مرة؟

ان مانعرفه الآن من كون تأليف الشفاء بدأ في همدان، بعد سنة ١٠١٨ / ١٠١٧ فانه من تحصيل الحاصل ان يكون تأليف رسالة الحدود قبل هذا التاريخ، وفي جرجان فيها بين سنتي ٢٠١٣ / ١٠١٢ و ٢٠٦ / ١٠١٤ فابن سينا في هذه المدة كان في بداية تأسيسه الفلسفي، من خلال التلاميذ والتدريس؛ ومضمون الرسالة ينسجم مع هذه الفترة، وعمر ابن سينا لا يتجاوز ثلاثاً وثلاثين سنة (سنة ٢٠١ / ١٠١٢)؛ وهي فترة سابقة على الاعمال الضخمة الكبرى، كالشفاء والنجاة والقانون، . . . الخ. ولأن موضوع رسالة الحدود ضروري لمن يُملَى عليهم نص فلسفي او منطقي، في التدريس، كتبها ابن سينا سداً لحاجة واضحة.

ويقول ابن سينا، في موضوع آخر من رسالته(٠٠٠):

«... فهذه الاسباب، ومآيجري مجراها مما يطول به كلامنا، هاهنا، تؤيسنا من ان نكون مقتدرين على توفية الحدود الحقيقية حقها الافي النادر من الامر. واما في الحدود الناقصة، و الرسوم، فأسباب عجزنا وتقصيرنا فيها كثيرة ذكرت في حكاب حطوبيقا، وان لم تذكر بهذا الوجه...».

وهذا النص يكشف بوضوح عن ان ابن سينا انما يتطرق الى موضوع

<sup>(</sup>٤٢) القفطى، اخبار الحكماء، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤٣) ايضا، ص ٢٧٢ س ٦ من اسفل. ولقد حذف البيهقي هذا العنوان في الموضع المناظر من اقوال الجوزجاني، (انظر: البيهقي، تاريخ حكماء الاسلام، ص ٥٩ ـ ٢٠).

<sup>(</sup>٤٤) شيخ الارض، ابن سينا، ص ١٦.

<sup>(</sup>٤٥) انظر نص الرسالة، في نشرتنا، بعد، ص. ٢٣٥

الحدود في التأليف أول مرة؛ وماذكره لكتاب «طوبيقا» هنا الا احالة الى ارسطوطاليس (شنه والذي يؤيد رأينا هذا، ماسيقوله فيها بعد (منه في حد الحد، بالاحالة الصريحة الى «ماذكره الحكيم في كتاب طوبيقا» (منه في في في في الله الشفاء (منه النص الاول على انه اشارة الى كتاب الجدل، من منطق الشفاء (منه بأي حال من الاحوال، بعد ان تأكدت لدينا اسبقية رسالة الحدود في الزمان.

ويبقى موضوع اسلوب الرسالة؛ وهل يدل على انها كُتِبَتْ قبل الشفاء؟ اقول: نعم؛ لأن اسلوب ابن سينا ليس واحدا في كل مؤلفاته الفلسفية، «فقد كان في آثاره المبكرة صعباً، تعوزه السلاسة الى حد ما»(نه)؛ ومن هنا نجد «ان كتبه الأولى اقل وضوحاً من كتبه المتأخرة»(نه). وسبب ذلك بين مما نعرفه عنه بأنه درس الادب العربي في ما بعد سنة ٤١٤ / ٢٣٣، وعمره ناهز الخاسمة والاربعين؛ وكان هذا سبباً في انه «هذب اسلوبه واتقنه. وتشهد الكتب التي الفت في الفترة الاخيرة من حياته، وخاصة الاشارات والتنبيهات، على ذلك التطور»(نه). وقبل ذلك، نلاحظ على مؤلفاته انها اتسمت، على العموم، بالجودة في الرسائل الصغيرة قياساً بالكتب المطولة؛ فنحن هكذا نجد دائماً ان «كتبه التي وضعها في اواخر حياته اجود من الكتب فنحن هكذا نجد دائماً ان «كتبه التي وضعها في اواخر حياته اجود من الكتب

<sup>(</sup>٤٦) انظر: منطق ارسطو، تحقیق عبد الرحمن بدوي، بیروت ۱۹۸۰، جـ ۲ ص ٦٤٧ ـ ـ ٦٩٥؛ جـ ۳، ص ۷۱۱ ـ ۷۲۰.

<sup>(</sup>٤٧) انظر نص الرسالة في نشرتنا، بعد، ص ١٧٩٩

<sup>(</sup>٤٨) قارن: منطق ارسطو، ۲ / ٦٤٧.

<sup>(</sup>٤٩) لايستعمل ابن سينا (طوبيقا) للدلالة على الجدل؛ بل انه لايستعمل العنوانات المعربة كما فعل سابقوه، ماعدا (الايساغوجي والسفسطة) انظر: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ٣٠، ٣١، ٣٣، ٣٤، ٣٧، ٣٩، [وتصحح هنا الجدول على الجدل]، ٤١، ٤١، ٤٣؛ الخ،

<sup>(</sup>٥٠) انظر: نصر، ثلاثة حكماء، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٥١) انظر: شيخ الارض، ابن سينا، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٥٢) انظر: نصر، ثلاثة حكماء، ص ٣٧.

التي وضعها في اواثلها، والرسائل القصيرة اجود عادة من كتبه الطويلة»(°°). ولأيضاح هذه المسألة، نلاحظ ان كتاب الاشارات والتنبيهات يتفوق على كل مؤلفات ابن سينا في الاسلوب، لانه من كتبه المتأخرة؛ وان كتاب النجاة ذو اسلوب اجود من كتاب الشفاء(٥٠٠)، لانه كُتِبَ بعد، وكلاهما افضل من كتبه المبكرة؛ هذا الى جانب مسألة اخرى، هي ان مؤلفاته الاولى اتسمت بالغموض (٥٠)، لانه لم يكن بعد قد كون لغته الفلسفية الواضحة. ومعنى كل هذا ان رسالة الحدود مكتوبة باسلوب ابن سينا السابق على كتبه المطولة، كالشفاء؛ فان الايجاز الدقيق الذي نجده في المقدمة يوضح انها لاتتصف بهذا الاسلوب المتداخل المعقد في الشَّفاء، ولا بَهذا الاسلوب المنبسط الواضح في الاشارات والتنبيهات. وكأن ابن سينا، عندما كتبها، كان اقرب الى التَّقرير منه الى التنظير، على نحو لا نجده في كتبه الوسطى، وكتبه المتأخرة. وهذه المسألة هي الاخرى مهمة؛ لانها تكشف عن ان نظرية ابن سينا في التعريف غير واضحة في الرسالة وضوحها في الشفاء(٥٠)، او النجاة(٥٠)؛ تبعاً لنظرية الحدود الارسطية. كما انها لاتنسجم مع نظرية ابن سينا في التعريف التي بسطها في منطق المشرقيين(٥٠)، وهو من كتبه الاحيرة التي المح فيها مخــالفتُّه للكثير من مفاهيم ارسطوطاليس، بما فيها نظرية الحدود.

وللنظر الآن في محتويات الرسالة من المصطلحات الفلسفية (٥٠)؛ فنجد انها ٧٣ مصطلحاً، موزعة كالآتي:

<sup>(</sup>٥٣) شيخ الارض، ابن سينا، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٥٤) ايضا، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٥٥) ايضا، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٥٦) انظر: ابن صينا، الجدل، نشرة الاهواني، ص ٢٤١ ــ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥٧) انظر: ابن سينا، النجاة، القاهرة ١٣٥٧ / ١٩٣٨، ص ٧٦ ـ ٨٥.

<sup>(</sup>٥٨) انظر: ابن سينا، منطق المشرقيين، القاهرة ١٣٣٨ / ١٩١٠، ص ٢٩ ومايليها.

<sup>(</sup>٥٩) يراجع نص الرسالة، في نشرتنا، بعد، ص ٢٣٩ ـ ٢٦٢

| عدد المطلحات | الموضوع       |
|--------------|---------------|
| ۲            | المنطق        |
| ٦٨           | الطبيعة       |
| ٣            | مابعد الطبيعة |
| ٧٣           | المجموع       |

من هنا يأتي تقويم محتويات الرسالة من قبل الدكتور ماجد فخري صحيحاً، عندما قال: ان لابن سينا «رسالة في الحدود شبيهة برسالة الكندي في حدود الاشياء، ومنسوجة مثلها على منوال مقالة ارسطوطاليس الخامسة (الدال) من كتاب ما بعد الطبيعة»(١٠٠). فاذا كان من الصحيح ان رسالة الحدود لابن سينا جاءت على نمط رسالة الكندي، فانه من الصحيح ايضا ان نلاحظ هنا مسألتين:

- (١) ان رسالة الكندي اوسع من رسالة ابن سينا في ذكر المصطلحات بما يساوي ٣٦ مصطلحاً.
- (٢) أن رسالة ابن سينا امتازت بمقدمتها التي بين فيها تحصيل الحدود والرسوم؛ وهو امر غير معروف عند الكندي.

ومعنى هذا الذي قلناه ان تطوراً واضحاً قد حصل في تأليف ابن سينا لرسالته في الحدود قياساً بتأليف الكندي لرسالته التي خلت من ايضاح الطريقة التي بها تتحصل الحدود والرسوم. وهذه مسألة جديرة باهتمامنا هنا، لانها توضح ان ابن سينا هو اول الفلاسفة العرب في عرض نظرية التعريف في

<sup>(</sup>٦٠) انظر: ماجد فخري، تاريخ الفلسفة الاسلامية، ترجمة كمال اليازجي، بيروت ١٩٧٤، ص ١٨٧.

رسالة الحدود، مشروعاً موجزاً لما سيبسطه في الشفاء (١٦٠)، ثم يلخصه في النجاة (١٦٠)، ثم يعود فيجري تعديلًا على كافة نظريته في منطق المشرقيين (١٦٠)؛ فهناك نجد ابن سينا يعتمد على التعريف باللوازم واللواحق؛ «ذلك التعريف الذي لا يبلغ جوهر الشيء وذاته، بل الاسباب الخارجة عنه. . ولاسبيل الى هذا الضرب من التعريف الا بالاستقراء، مما يختلف عن التعريف الارسطي الذي يعتمد القسمة والتركيب»(١٠).

ولغرض ايضاح الطريقة التي عرض ابن سينا بها نظريته في الحدود في الرسالة، نلاحظ تأثير ارسطوطاليس واضحاً على مجمل فهمه للشروط الاولى للتحديد، ومواضع اثبات الحد، من جهة (١٠٠)، ومن الجهة الاخرى ان طريقة اكتساب الحد انما تكون بالتركيب (١٠٠)، بعد ان لايتحقق اكتسابه بالبرهان، ولا بالاستقراء (١٠٠). فهذا كله يوجزه ايجازاً دقيقاً للغاية في مقدمته للرسالة (١٠٠).

ومعنى كل هذا ان ابن سينا في هذه الرسالة يتابع ارسطوطاليس بالقول بأن تحقيق الحد المحقيقي. واما تحقيق الحد المحقيقي، واما التعريف بالماهية؛ فهو الحد الحقيقيا، فهو لا يبلغ التعريف بالموازم واللواحق، فهو ليس بالذي يعطينا حدا حقيقياً، فهو لا يبلغ ماهية الشيء، وهو اخيرا ليس الا الرسم (١١). وهذا كله لا يخرج عن ماذهب

<sup>(</sup>٦١) انظر: ابن سينا، الجدل، نشرة الاهواني، ص ٧٤١ \_ ٧٤٨.

<sup>(</sup>٦٢) انظر: ابن سينا، النجاة، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٦٣) قارن: ابن سينا، منطق المشرقيين، ص ٢٩ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٦٤) الأهواني، ابن سينا، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٦٥) ابن سينًا، الجدل، ص ٢٤١، ٢٤٩؛ الخ.

<sup>(</sup>٦٦) ابن سينا، البرهان، نشرة بدوي، م ٤ ف ٢؛ وقارن: النجاة، ص ٧٨ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٦٧) ابن سينا، البرهان، م ٤ ف ٢، ٣؛ وقارن: النجاة، ص ٧٦ ـ ٧٨.

<sup>(</sup>٦٨) انظر النص، في نشرتنا، بعد، ص ٢٣٤\_ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٦٩) قارن: الاهواني، ابن سينا، ص ٤٤.

اليه ارسطوطاليس (۱۷۰)؛ وسيفصله ابو نصر الفاراي فيها بعد (۱۷۰). لكن «الجديد في نظرية التعريف عند ابن سينا» (۱۷۰)، هو هذا الاتجاه الذي سيظهر في فلسفته مابعد تأليفه الشفاء؛ وبالذات الحكمة المشرقية (۱۷۰)؛ فهناك الحد الحقيقي يتحقق بالاستقراء، لا بالتركيب، فيلغي اتجاهه كله الذي نجده في هذه الرسالة موجزاً لعموم نظريته المشائية. ان هذا كله يبيح لنا، الآن، ان نزعم ان اهمية هذه الرسالة انما تكمن في التعريفات نفسها؛ اما النظرية الموجزة، فلا قيمة لها الا الناحية التاريخية ممثلة لاتجاه ابن سينا المشائي المبكر؛ وليس الاتجاه السينوي البحت المتأخر عندما «اصبحت المعجمية عند ابن سينا تامة التكوين، طبعة. وهذا هو الذي يلفت نظرنا الآن، في انتظار الظرف الذي تعالج فيه من وجهة نظر تاريخية (۱۷۰). فهذا كله يحتاج منا وقفة طويلة اخرى في غير هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۷۰) قارن: منطق ارسطو، نشرة بدوي، بيروت ۱۹۸۰، ص ٦٤٧ ـ ٦٩٥؛ وانظر ايضا ص ٤٢٧ ـ ٤٨٥، ٧١١ ـ ٧٢٠.

 <sup>(</sup>٧١) يراجع: الفارابي، البرهان، الجدل (كلاهما غير منشورين)، سيظهران في: منطق
 الفارابي، تحقيق الاعسم، بيروت ١٩٨٦ - فهناك سيتوضح كيف ان ابن سينا
 استثمر استيعاب الفارابي لمنطق ارسطوطاليس استثماراً شاملاً في كتاب الشفاء على

نحو لانظير له عند الفلاسفة العرب.

<sup>(</sup>٧٢) الاهواني، ابن سينا، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٧٣) انظر: قنواتي، مؤلفات ابن سينا، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٧٤) غواشون، فلسفة ابن سينا، ص ٦٠ س ١٥ ـ ١٧.

## الحدود للغزالي

اعتمدنا في تحقيق هذا النص على:

١ ـ مخطوط (ص) من الورقة ١٣/ب الى الورقة ٢٢/ب، وهي الرسالة الخامسة في تسلسل المخطوط.

٢ ـ نشرة سلّيمان دنيا، لكتاب «منطق تهافت الفلاسفة المسمى معيار العلم»، (سلسلة ذخائر العرب ٣٢)، القاهرة ١٩٦٩(١)، ص ٢٦٠ ـ
 ٣٠٨؛ وقد رمزنا لها بالحرف (ذ) .

٣ ـ طبعة دار الاندلس ، لكتاب «معيار العلم في فن المنطق»، بيروت (٣٠ ـ ٢٢٦؛ وقد رمزنا لها بالحرف (ب) .

ان نشرتنا لنص الحدود للغزالي، هنا، تبين الأهمية البالغة التي تفصح عنها محاولة استقرار المصطلحات الفلسفية في عمل الغزالي تُمثِّلًا لروح عصره أُوَّلًا، وتساهم في نقدبم جزء هام من كتاب «معيار العلم» محققا محقيقا علميا يبعده عن القراءة العاجلة في طبعات الكتاب، او يخلصه من تداخل النصوص في قراءة نشرة دنيا غير النهائية. ومعنى كل هذا، ان نشرتنا تقدّم مشروعاً لقراءة نقدية جديدة لكتاب «معيار العلم» ودراسته، وهو مالم يقدم عليه الباحثون العرب للآن.

وَمَنْدُ البداية، يجب أن نلاحظ أنّ عنوان «الحدود» [هكـذا كها يـرد في مخطوط (ص)] لم يرد عند مؤرخي سيرة الغـزالي وكتبه "؛ فـلا نعثر بـين

<sup>(</sup>١) هذه النشرة اعادة طبع لنشرة دنيا الاولى، القاهرة ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ أن دار الاندلس هنا تقدم النص تبعا لطبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة ١٩٢٧/١٣٤٦، التي نقلت هي الاخرى عن طبعة القاهرة القاهرة ١٩٢٧/١٣٤٩. وهكذا فهذه الطبعات كلها واحدة في القراءة، كما سنبحث ذلك بتفصيل فيها بعد.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأعسم، الفيلسوف الغزالي، ط ٢ (منقحة وفريدة)، بيروت ١٩٨١، ص ١٥ ـ ١٧؛ وقارن الأعسم، تمهيد ببليوغرافي الى دراسة الغزالي، مجلة دراسات الأجيال، (١٩٨٢) ٣: ١ ـ ٢، ص ١٥٩ ـ ١٦١.

العنوانات، التي تنسب صراحة الى الغنزالي في المصادر التي تتحدّث عن مؤلفاته (أ)، عن مثل هذا العنوان. فكأنا ازاء عنوان محرّف او منتحل، وربما هو عنوان جزئى لمصنف أكبر.

لكن المتأخرين عرفوا عنوان «الحدود»، كما نجد حاجي خليفة (أ) الذي يشير الى شكلين لأصل هذا العنوان:

الأول/ يذكر حاجي خليفة (٢) عنوان «كتاب الحدود» ونسبه صراحة ال الغزالي؛ وتبعاً له يذكره الأب بويج M. Bouyges في فهرسته اؤ انمات الغزالي (٣)؛ وقد وصل الينا في نسخة مخطوطة في مكتبة قليج برقم الغزالي (٣). وقد ذكر الدكتور بدوي هذا الكتاب (١) في القسم الذي افرده لعنوانات كتب انتزعت من كتب أكبر (١٠)؛ والظاهر من هوبة نص المخطوط انه في الفقه؛ او في اصول الفقه.

الثاني/ كذلك يشير حاجي خليفة (١١) الى عنوان اخر، هو «رسالة في الحذود»،

<sup>(</sup>٤) انظر: مايذكره بدوي من ملاحق بنصوص خاصة بمؤلفات الغزالي، نقلاً عنى الواسطي [وقارن: الأعسم، ترجمة الغزالي في الطبقات العليّة للواسطي، ملحق «الفيلسوف الغزالي» ص ١٨٠ - ١٨٦]، والسبكي، وطاش كبري زادة، والجامي، والمرتضى ، والعيدروسي، وابن شهبة، وابن عساكر، وابن الجوزي، وسبط ابن الجوزي، وابن كثير، والعيني، والمناوي، والصفدي، والذهبي، والنواوي، وابن العربي، وابن الملقن؛ (انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي ، القاهرة ١٩٦١، ص

<sup>(</sup>٥) كشف النظنون عن أسامي الكتب والفنون ، نشرة فلوكّل، ليبزيك ١٨٣٥ ـ ١٨٥٨ .

<sup>(</sup>٦) ايضاً، ٥/٧٧ برقم ١٠٠٤٤ .

Bouyges, M., Essai de chronologie des oeuvres de (Algazel), edite et mis (YV a jour par Michel Allard, Beyrouth 1959, index

<sup>(</sup>٨) يراجع: قليج عليٰ باشا كتبخانة سي دفتري، در سعادت، [استانبول] ١٣١١ هـ .

<sup>(</sup>٩) بدوي، مؤلَّفات الغزالي، ص ٣٣٤ برقم ١٩٠ .

<sup>(</sup>۱۰) قارن: أيضاً، ص ۲۰۳۰۲ ۳۰ .

<sup>(</sup>١١) كشف الظنون، ٣٩٠/٣ برقم ٦٠٩٧ .

وتبعا له بروكلمان (۱۱) ، كما ذكر ها بويج (۱۱) ، بحسبانها قطعة من كتاب «معيار العلم» ؛ كما يشير الدكتور بدوي (۱۱) الى كل ذلك ، باعتبار العنوان مستقلا ، ويقول انه «يرى بويج أنه لعل المقصود بها (كتاب الحد) وهو القسم الثالث من معيار العلم ، ص ١٥٠ ـ ص ١٧٥ ، من الطبعة المصرية سنة ١٣٢٩ / ١٩١١ »(۱۰) .

ومن هذين العنوانين نعرف ان «كتاب الحدود» انما يتعلق بأصول الفقه، فلعله جزء من كتاب اخر للغزالي في هذا الموضوع؛ كما ان عنوان «رسالة في الحدود»، هو عنوان الكتاب الثالث من معيار العلم؛ وبناء على ذلك «يقول بويج انه يجب ان يفرق بينه [كتاب الحدود] وبين رسالة في الحدود، اذا كانت العبارة (في اصول الفقه) الواردة في اول الفصل تتعلق ايضاً بهذا الكتاب. ولكن هذا غير مؤ حد» (١٠٠ ومعنى كل هذا، ان رسالة في الحدود هي العنوان الذي ينطبق على مادة النص الذي بين ايدينا منتزعاً من كتاب معيار العلم. والذي يعزّز هذا الرأي ان القدماء عرفوا جزء الحدود من معيار العلم مستقلاً بدلالة يعزّز هذا الرأي ان القدماء عرفوا جزء الحدود من معيار العلم مستقلاً بدلالة النص الذي بين أيدينا في مخطوط (ص) وما وصل الينا في مخطوط دار الكتب والوثائق، بالقاهرة، برقم مجاميع طلعت ١٩٦٧ الورقة ١٥٧ ـ ١٧٩، فهو والوثائق، بالقاهرة، برقم مجاميع طلعت ١٩٦٧ الورقة ١٥٧ ـ ١٧٩، فهو

Brockelmann, C. Geschichte der arabischen Litteratur, (Ist. ed), انظر: (۱۲) pp. 419 - 426 (2nd. ed., I, pp. 535 - 546); Supplement, I, pp. 744 - 756.

Bouyges, op. cit., l. c. (14)

<sup>(</sup>١٤) مؤلفِات الغزالي، ص ٣٣٣ برقم ١٨٩.

<sup>(</sup>۱۵۱) أيضاً، ص ٣٣٣ س ١ ـ ٣ من أسفل. وقد ذكر بدوي في موضع اخر (ايضا، ص ١٥١) أيضاً، ص ٧١ س ١٠) ان طبعة معيار العلم هذه كانت سنة ١٩٢٧/١٣٢٩؛ وواضح انه يقصد الطبعة الاخرى سنة ١٩٢٧/١٣٤٦؛ راجع ماسنقوله بعد عن طبعات الكتاب.

<sup>(</sup>١٦) انظر: Bouyges, ibid., l.c; وقارن: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٣٣٤ برقم

<sup>(</sup>١٧) انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٧١ س ٥ - ٦ .

ولكي يكون موضوع نص «الحدود» واضحاً في سياق كتاب معيار العلم، نذكر عبارة الغزالي نفسه في مقدمته لأصل الكتاب، حيث يقول (١٨٠):

«فاعلم، انّا قسمنا القول في مدارك العلوم الى كتب اربعة: كتاب مقدمات القياس، وكتاب القياس، وكتاب الحد، وكتاب اقسام الوجود وأحكامه».

وهذا النص يكشف عن أنّ الغزالي نفسه سمّى اقسام كتاب معيار العلم الأربعة، بعنوان (كتاب)(١٩٠)، مما جوّز للمتأخرين انتزاع ما رغبوا في انتزاعه استثماراً لفائدة خاصة مرجوة من النص. وهنا، لاغرابة في أن يصل الينا نص القسم الثالث من معيار العلم، وهو كتاب الحد، في المخطوط الذي بين ايدينا، ومخطوط دار الكتب والوثائق، الذي أشرنا اليه.

ولأهمية كتاب معيار العلم، هنا، نرى ان نشير بشكل موجز الى أنّ تسميته بعيار العلم (۲۰) هي الأشهر تبعاً للغزالي نفسه الذي احال اليه في كتبه الأخرى (۲۰)، او كما ذكره مؤ رخوه (۲۰). لكن هذا لا يمنع من ان نجده بعنوان

<sup>(</sup>۱۸) قارن: الغزالي، معيار العلم، نشرة دبيا، القاهرة ١٩٦٩، ص ١٩٦٠ ، ٢٠؛ وطبعة دار وطبعة دار الكردي، القاهرة ١٩٢٠/١٣٤٦، ص ٣٧س ١٠ ـ ١٢؛ وطبعة دار الاندلس، بيروت ١٩٧٨، ص ١٤س ـ ٤ ـ ٣ .

<sup>(</sup>۱۹) أيضاً، دنيا، ص ۷۰، ۱۳۱، ۲٦٥، ۳۱۱؛ الكردي ص ۳۷، ۸۵، ۱۷۰، ۱۹۹ الإندلس، ص ٤١، ۷۷، ۱۹۲، ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٢٠) انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٧٠ ــ ٧١ برقم ١٨ .

<sup>(</sup>۲۲) انظر، مثلًا، ابن خلكان، وفيات الاعيان، نشرة مجيي الدين عبد الحميد، القاهرة (۲۲) ١٩٤٨، ٣٥٤/٣ .

اخر، مثل «مهيار النظر» (۱۲) ، وغيره من العنوانات المحرفة (۱۲) ؛ وليس بعد هذا من الصحيح اطلاق هذه التسميات من غير ان يصار الى تحقيقها والثبات على عنوان محده ، وهو «معيار العلم» (۱۰) . من هنا فعنوان المطبوع من الكتاب متاج الى تعديل ؛ فهوليس «منطق تهافت الفلاسفة المسمى معيار العلم» كما يسميه دنيا ، ولا هو «معيار العلم في فن المنطق» ، كما سماه الكردي وتابعه ناشره في دار الاندلس . والسبب في ذلك ، انّ الغزالي يشير الى كتاب «تهافت الفلاسفة» في كتاب معيار العلم (۱۲) ، بحسبان ان الكتاب الثاني ألف بعد الأول ، وهنا يرى بدوي ان «هذا امر غريب! اللهم الا اذا كان الله الكتابين في وقت واحد ، واشار الى كل منهما الى الآخر ، او ادخل هذه الاشارات في نسخ تالية ، وفي هذه الحالة الأخيرة يضطرب تماماً دليل الأسبقية في التأليف اعتماداً على الاحالات من كتاب الى كتاب» (۱۲) ومعنى هذا ان كتاب معيار العلم الف بمعزل عن كتاب تهافت الفلاسفة ؛ وليس من الصحيح ان يُعد العلم الف بمعزل عن كتاب تهافت الفلاسفة ؛ وليس من الصحيح ان يُعد جزءاً منه . وفي الاتجاه الاخر ، ان تسميته « . . . في فن المنطق (۱۲) خطأ وقع جزءاً منه . وفي الاتجاه الاخر ، ان تسميته « . . . في فن المنطق (۱۲) خطأ وقع

<sup>(</sup>۲۳) قارن: السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، القاهرة ١٩٠٦/١٣٢٤، جـ ٤ ص ١٠١ ومايليها؛ وبدوى، مؤلفات الغزالي، ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢٤) انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٧٠، ٧٢، ٧٠؛ كذلك ص ٣٩٧، وقارن: دنيا، مقدمة نشرته لمعيار العلم ص ١٩ .

<sup>(</sup>٢٥) انظر: الغزالي، تهافت الفلاسفة، نشرة بويج، بيروت ١٩٢٧، ص ١٧س ٣، ص ٢٠س ٩ .

<sup>(</sup>٢٦) انظر: الغزالي، معيار العلم، ط، الكردي، ص ٢٧. وهنا يجب ان نلاحظ مافطن اليه الدكتور بدوي عندما اشار الى بعض نسخ تهافت الفلاسفة تنص على معيار العلم، بينها هناك قراءة اخرى في بقية النسخ تنص على معيار العقول (انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٧٧ برقم ١٩). ويبقى في رأينا، ان ترجيح بويج هو الصحيح.

<sup>(</sup>۲۷) انظر: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ۷۰س ۱۳ ـ ۱۸؛ ولمزيد من التفصيلات، انظر ايضاً، ص ۲۳ ـ ٦٤.

<sup>(</sup>٢٨) هذا الخطأ يعود في تقديرنا الى اقحام هذه العبارة مع عنوان معيار العلم، للدلالة عن مضمون الكتاب، استفادها الناشر الاول من المصادر القديمة، وبالتالي قلده الناشرون الآخرون.

فيه ناشرو الكتاب في القاهرة وتابعهم ناشروه في بيروت .

وهذا الخلط كلة انما يأتي بتقديرنا من كتاب اخر للغزالي، هو «محك النظر» (٢٠) فمع ان الغزالي يشير فيه صراحة الى كتابه معيار العلم (٣٠) فان من المحدثين من ظنّ انها كتاب واحد، على الرغم من ان هناك اشارة الى «لباب النظر» في كتاب معيار العلم نفسه (٣١).

ومن المدهش على الرغم من انتشار مؤلفات الغزّالي المخطوطة في أرجاء العالم، لم يصل الينا لكتاب معيار العلم كاملاً غير أربع نسخ فقط (٣٠) وقطعة صغيرة منه (٣٠٠)، وكتاب الحد منه مجتزأ (٣٠٠). وهذه النسخة الاخيرة هي التي تطابق عنوان «رسالة في الحدود» التي تحدثنا عنها والنص الذي بين ايدينا في مخطوط (ص).

ولعّل هذا من الاسباب الوجيهة التي يقبلها الباحثون المتخصصون في الدراسات الغزالية عندما يتأكد لديهم ان كتاب «معيار العلم» نشر أول مرة في سنة ١٩١١ (طبعة فرج الكردي، القاهرة ١٣٢٩هـ)، ثم اعيد نشره سنة ١٩٢٧ (طبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة ١٣٤٦هـ)؛ ثم تعرّض لنشره الدكتور سليمان دنيا على سبيل التحقيق سنة ١٩٦٠ (القاهرة ، دار المعارف بمصر، ١٩٦٠؛ ثم اعاد طبعه سنة ١٩٦٩). وظهرت في دار الأندلس، (بيروت ١٩٧٨)، طبعة منقولة عن طبعة الكردي ١٩٢٧؛ (ثم

<sup>(</sup>٢٩) يراجع: بدوي، مؤلفات الغزالي، ص ٧٠. ومن الظريف ان نشير الى ان الزركا (الأعلام، ٢٤٧/٧) ينص على هذا العنوان فقط دون الاشارة الى معيار العلم فلاحظ

<sup>(</sup>٣٠) انظر: الغزالي، محك النظر، القاهرة (بلا تاريخ)، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٣١) انظر: الغزائي، معيار العلم، ط. الكردي، ص ٢٧، وقارن بدوي، مؤلفات ت الغزالي، ص ٣٤ برقم ٩. وواضح ان اللباب هنا، تحريف للمحك .

<sup>(</sup>٣٢) اثنتانَّ منهماً في اسطنبول وواحدة في لاهاي والأخرى في فاس (انـظر بدوي، مؤلفات الغزالي، ص /٧) .

<sup>(</sup>٣٣) مخطوط الجزائر (انظر: بدوي، المرجع السابق، ص ٧١).

<sup>(</sup>٣٤) مخطوط دار الكتب والوثائق (ايضاً، ص ٧١).

اعادت الدار طبع الكتاب مصورا سنة ١٩٨١) .

من هذا ندرك أن المتوفر بين ايدينا من طبعات «معيار العلم» الآن ست طبعات، هي في واقعها طبعتان؛ لأن طبعات الكردي ١٩١١، و١٩٢٧، ودار الاندلس ١٩٧٨ و ١٩٨١، انما هي طبعات لنص واحدمنقول عن اصل واحد.

اما نشرة الدكتور دنيا، فهي بقدر انتسابها الى طبعة الكردي، ايضاً، خالية من تحقيق النص تحقيقاً علمياً، وكأنّها طبعة منظمة بعد مقابلة طبعتي القاهرة السابقتين في ١٩١١ و ١٩٢٧؛ لان الدكتور دنيا يتابع اغلاط الطبعتين بما يدلل على انه لم يعرف مخطوطاً اخر للكتاب(٣٠٠).

فمن العجب أن نستخلص ، من كل ماتقدم أن كتاب «معيار العلم» غير عقق في نصه الكامل للآن بالعربية. ومن هنا تبرز اهمية اعداد نص «الحدود» الذي ننشره بالاستناد الى مخطوط (ص) وتحقيقه على طبعات الكتاب كلها، مع التركيز على نشري دنيا ودار الاندلس. هذا مع العلم أن الكتاب لم يلاق من عناية الباحثين الاوربيين الكثير (٣)، منذ أن قدم آسين بلاثيوس M. Asin من عناية الباحثين الاوربيين الكثير الاسبانية (٣)، فقد نبه إلى العناية بمنطق الغزالي المنقول إلى اللاتينية في أوربا الوسيطة (٣)، التي اهتمت بمنطق «مقاصد

<sup>(</sup>٣٥) قارن نشرة دنيا، ١٩٦٩، ص ١٩٦٩، ٢٩٦، ٣٩٨ عمود ٢، فان هذا الاضطراب في تنظيم محتويات كتاب الحد، يرجع الى طبعة القاهرة، ١٩٢٧، ص ١٩٨٩ وقارن طبعة الاندلس، ١٩٧٨، ص ٢١٥؛ فلو كان نص دنيا محققا لما وقع في اخطاء التقسيم غير المحقق (!).

Menasce, P. J. de, *Arabische philosophie*, (Bibl. Einfuhr. in das Stud. : טֿענֹ (מּקֹע) der. philos). Bern 1948, pp. 31 - 35; Pearson, J. D., *Index Islamicus*, Cambridge 1958, pp. 150 - 152, *Supplement I*, Cambridge 1962, p. 50; *Supplement II*, 1967, p. 47, etc.

Algazel, mendo en la creencia Compendio de teologia dogmatica, trad. espanola (TV) por Miguel Asin Palacios, Madrid 1929.

Selman, D. Algazel et les Latins; In: Archives d'Histoire Doctri- : انظر في هذا (۳۸) nale et Litteraire du Moyen Age, X (1936), pp. 103 - 127.

الفلاسفة "(١٠١). ومن هنا جاءت احكام ريشر N. Rescher مبتسرة في تقويم منطق الغنزالي على العموم (١٠١)، اكثر من «معيار العلم» نفسه بوجه خاص (١٠١). لكن ذلك كله لايمنع من انفراج الدراسات الغزالية بالأستناد الى جملة الاهتمام الاوربي بمنطق الغنزالي اللاتيني (١٠١)، وغيره في دراسة اكاديمية رصينة نحن في امس الحاجة اليها في جامعاتنا العربية، للكشف عن هذا التيار القوي المؤثر للغزالي في الفلسفة الوسيطة عموما ومنطقها بوجه خاص (١٠١).

Rescher, N., The Development of Arabic logic; p. 166. : قارن (۲۹)

Ibid. p. 167 (\$ • )

Ibid, p. 165 ( \$ \ )

[يراجع: Dominico Gundisalvi, et Johannes Hispalensis, Logica et philosophia : يراجع: Algazelis Arabi, ed: Petrus Liechtenstein, Venice 1506]. وقد سبق لهذه الترجمة [عراجع: Algazelis Arabi, ed: Petrus Liechtenstein, Venice 1506]. وقد سبق لهذه الترجمة النشرت في نفس العام في Cologne 1506، ثم ظهرت بعد ثلاثين عاماً مرة اخرى مسنة ١٥٣٦ (قارن: Rescher, op. cit., p. 166) وانظر، كذلك ١٥٣٦ فهذه الترجمة نفسها التي نظمها للوس Raymundus Lullus في اللاتينية شعراً وقارن: Raymundus Lullus التي نظمها للوس Rescher, ib., p. 166; de Menasce, ib. p. 32 وقارن: احتل مكاناً لائقاً في الفلسفة العربية؛ ومنه ومن سابقيه انتقل الاهتمام الى الترجمات الحديثة، كما في نشرات Lubio النصوص (انظر للتفصيلات: 1,31,31,32 والمائية لهاتيك النصوص (انظر للتفصيلات: 21,31,31,32 والمائية لهاتيك النصوص (انظر للتفصيلات: 21,31,31,32)

(٤٣) ولعله من المدهش، والغريب ايضاً، ان نلاحظ ان منطق الغزالي على العموم غير مدروس بالعربية بما يليق ومكانة الغزالي في تاريخ الفلسفة العربية - الاسلامية اولاً؛ ولأن الاهتمام المنصب على الغزالي صوّفياً واخلاقياً، ورجل دين استحوذ كل جهود الباحثين العرب. وانه لمن المناسب هنا، ان نذكر انه على الرغم من الجهود المبذولة في دراسة الغزالي (انظر: الأعسم، الفيلسوف الغزالي ص ١٩ - ٢٧)، فان نظريته المنطقية لازالت بحاجة الى دراسة اكاديمية جادة. اما مشروع فريد جبر المنطق عند ارسطو والغزالي، مجلة المشرق ١٩٦٠ ص ١٨ - ٧٩)، فهو بحاجة الى توسع وتفصيل شديدين في هذا المجال.

ولنرجع الآن الى «الحدود»، ومطابقة مواد النص على كتاب الحد (الثالث من معيار العلم) ولنفصّل محتوياته كما يأتي: كتاب الحد، والنظر فيه يحصره فنان:

الفن الأول: في قوانين الحدود، وهو سبعة فصول:

ـ الفَّصل الأول: في بيان الحاجة الى الحد،

ـ الفصل الثاني: في مادة الحد وصورته،

- الفصل الثالث: في ترتيب طلب الحد،

- الفصل الرابع: في اقسام مايطلق عليه اسم الحد،

ـ الفصل الخامس: في ان الحد لايقتنص بالبرهان،

ـ الفصل السادس: مثارات الغلط في الحدود،

ـ الفصل السابع: في استعصاء الحد.

الفن الثانى: في الحدود المفصلة، وهو في مقدمة وثلاثة اقسام:

ـ القسم الاول: الحدود المستعملة في الالهيات،

ـ القسم الثاني: الحدود المستعملة في الطبيعيات،

\_ القسم الثالث: الحدود المستعملة في الرياضيات

ويلاحظ هنا، تداخل مواد القسم الاول من الفن الثاني مع المقدمة، في طبعات الكتاب كلها؛ كما ان الغلط في ترقيم القسم الثاني، بأن يذكس (الثالث) في طبعات الكتاب كلها(١٠٠)؛ فأن هذا كله يدلل عندي على ان نشرة سليمان دنيا هنا مشوشة منقوصة كحال نشرتي القاهرة، ونشرتي بيروت(٥٠).

<sup>(</sup>٤٤) قارن طبعة الكردي، ١٩٢٧، ص ١٨٩؛ وطبعة بيروت ١٩٧٨، ص ٢١٥؛ ونشرة دنيا، ١٩٦٩، ص ٢٩٦. وهذا عين العجب ان يقع دنيا في غلط الطبعات العادية والاكيف نفسر هذا غير النقل المباشر ؟

<sup>(</sup>٤٥) انظر فهرس محتويات كتاب معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٩٧ عمود ٢ ـ ص ٣٩٨ عمود ٢ مرد ٢ مرد ٢ من عمود ١ ؛ فهذا التفصيل لم يحفظ نقل دبيا من الغلط؛ في تقدير الأقسام الثلاثة من الفن الثاني لكتاب الحد .

و معنى هذا التقسيم عند الغزالي، انه يتعرض لنظرية التعريف، في الفن الأول (۱٬۰۰۰) ثم ينتقل الى المصطلحات الفلسفية فيحددها (۱٬۰۰۰)، على نحو مافعل ابن سينا في رسالة الحدود (۱٬۰۰۰). والظاهر من هذا متابعة شكلية، يمكن ان نجدها عند اغلب المعنيين بالحد والرسم بعد ابن سينا؛ لكن التطابق بين نصوص الغزالي ونصوص ابن سينا، يوضح لنا، هنا ان هذه المتابعة ليست شكلية متعلقة بالطريقة التي تعرض بها نظرية الحدود وتعريفاتها بل انها اقتباسات مطولة عن ابن سينا ترينا كيف ان الغزالي يقرر مايراه الفلاسفة صحيحا في هذا المجال، بعد ان زيف تعاليمهم بعامة في كتاب تهافت الفلاسفة «۱٬۰۰۰). والمدهش في عمل الغزالي انه لم يعتمد على رسالة الحدود لابن سينا فحسب، بل استند الى كتاب النجاة، ايضاً. وهذا كله يحتاج منا الى تفصيل شديد لكى نحيط بالمسألة من كل جوانبها الموضوعية.

يتحدث الغزآلي، في الفن الاول من الحدود عن قوانين الحدود (٥٠٠)، في الفن الاول من الحدود عن قوانين الحاجة الى فينظمها في منهج دقيق لتحديد مجمل نظرية التعريف، مبتدئاً ببيان الحاجة الى الحد المطلوب يجب ان يكون بالوصول الى التصور التام لماهية الشيء (٥٠٠)، والا فان كان اعم منها، فانه الرسم او ان تخلى عن ذاتيته، فهو حد ناقص. ومعنى كل هذا عند المناطقة «انما يطلبون من الحد تصور كنه الشيء وتمثل حقيقته في نفوسهم لا لمجرد التمييز؛ ولكن مها حصل التصور بكماله تبعه التمييز. ومن يطلب التمييز المجرد يقتنع بالرسم (٥٠٠). ومن هنا، ومن هنا،

<sup>(</sup>٤٦) قارن نشرتنا للنص، بعد، ص ٢٦٦ ـ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٤٧) أيضاً، ص ٨٩ ـ ١٠٧

<sup>(</sup>٤٨) راجع ما قلناه عن رسالة الحدود لابن سينا، قبل؛ وانظر تفصيله، بعد.

<sup>(</sup>٤٩) انظر: الأعسم، الفيلسوف الغزالي، ص ٦٠ ـ ٦٣

<sup>(</sup>٥٠) انظر: نشرتنا للنص، بعد، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٥١) ايضاً، ص ٢٦٦ ـ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٥٢ : أيضاً، ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥٣) أيضاً، ص ٢٦٨.

فان «الحد قول دال على ماهية الشيء، والرسم هو القول المؤلف من اعراض الشيء وخواصه التي تخصّه جملتها بالاجتماع وتساويه»(،،).

وهذا كله يحتاج في نظر الغزالي الى دراسة مادة الحد وصورته في الأبحث في الاجناس والأنواع والفصول يكشف عن مادة الحد أولاً؛ اما البحث في صورة الحد، فهو بتقديره «ان يراعى فيه ايراد الجنس الأقرب ويردف بالفصول الذاتية كلها، فلا يترك منها شيء «١٠». وهنا يكون بتمام معرفة شروط مادة الحد وصورته، التعرف على «ان الشيء الواحد لايكون له الاحد واحد» (١٠٠٠).

وعلى ذلك التحديد، يحتاج الغزالي الى ترتيب طلب الحد<sup>(^^)</sup>؛ وهذا يقوم عنده على أساس ان التساؤ ل يجب ان «لايتسلسل الى غير نهاية، بل ينتهي الى أجناس وفصول تكون معلومة للسائل لامحالة»(<sup>^()</sup>). فكل اجابة عن الشيء، عن طريق ما ولم واين . . . الخ، تساعد على كشف ذاتيته للوصول الى الحد المقصود، وهو «انّ الحدّ مركب من الجنس والفصل، وان مالا يدخل تحت جنس حتى ينفصل عنه بفصل ما لاحد له مثل مايذكر في معرض رسم او شرح اسم»(<sup>())</sup> .

وبالاستناد الى ماتقدم، يتوجّه الغزالي الى البحث في اقسام مايطلق عليه اسم الحد (۱۲)؛ وهذا، تفصح عنه خمسة اشياء يطلق عليها اسم الحد بالتشكيك (۲۱)؛ وهي: ان يكون الحد شارحاً لمعنى اسم، او ان يكون عنوان

<sup>(</sup>٥٤) أيضاً، ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٥٥) أيضاً، ص ٢٦٨ ـ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٥٦) أيضاً، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥٧) أيضاً، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥٨) أيضاً. ص ٢٧١ ـ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٥٩) أيضاً، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٦٠) أيضاً، ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٦١) أيضاً، ص ٢٧٣ ـ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦٢) أيضاً، ٢٧٣.

ذاته وشرحه، او ان يكون بحسب الذات، او ان يكون ماهو بحسب الذات، او يكون «ماهو حد لأمور ليس لها علل وأسباب». (١٣)

بعد هذا، يحدد الغزالي طريق تحصيل الحدود (١٠٠)؛ ومبدؤ ها عنده «ان الحد لا يقتنص بالبرهان و لا يمكن اثباته به عند النزاع» (٢٠٠). وهذا تقريره يصدر عن كون الحد «الأوسط مساوياً للطرفين ، اذ الحد هكذا يكون ، وهذا محال ، لأن الأوسط عند ذلك له حالتان» (٢٠٠) كما في قولنا في حد (العلم) انه المعرفة عن طريق: لأن كل علم اعتقاد ، وكل اعتقاد معرفة ، فان كل علم معرفة (١٠٠) فالحد الأوسط هنا ليس حداً ، ولا يكون رسماً او خاصة ؛ لأنه في هذه الحالة ، اما ان يكون ماهو ليس بحد أعرف من الذاتي المقوم ، وهذا «مهما ثبت الحد انطلق الاسم ، ومهما انطلق الاسم حصل الحد» (١٠٠) ؛ وامّا ان يكون عن طريق «المساواة في المعنى ، وهو أن يكون دالاً على كمال حقيقة الذات ، لا يشذ منها شيء» (١٠٠) . وبهذا يكون الاخير هو «طريق تحصيل الحدود ، لاطريق شيء» (١٠٠) .

وهنا يشير الغنزّالي مسألة مهمة هي البحث «في مشارات الغلط في الحدود» (۱۷)، بعد ان توصل الى الطريق الوحيد لتحصيلها؛ فيقرر ان هذه الاغلاط لاتكون الآ في الجنس، او الفصل، او المشترك بينها (۲۷). وهذا الاخير، هو اخطر الاغلاط لانه مموه، ويقع فيه التلبيس، «مما يجب مراقبته في

<sup>(</sup>٦٣) أيضاً، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦٤) أيضاً، ص ٢٧٤ ـ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٦٥) أيضاً، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦٦) أيضاً، ص ٢٧٥.

رُ ٦٧) أيضاً، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦٨) أيضاً، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٦٩) أيضاً، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>۷۰) أيضاً، ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>۷۱) أيضاً، ص ۲۷٦ ـ ۲۷۸.

<sup>(</sup>۷۲) أيضاً، ص ۲۷۷.

الحدود حتى لايتطرق اليها الخطأ باغفاله، ٣٠٠٠ .

واخيراً لكي يصل الغزالي الى صلب حقيقة نظرية التعريف، يناقش مسألة استعصاء الحد على القوة البشرية (٢٠١)؛ فيبين ، هنا، انه قد يظن الجنس الاقرب اقرب بالفعل وهو ليس كذلك؛ او انه قد يظن الاتيان بالفصول على اسأس انها كلها ذاتية ، لكنها في حقيقتها غير ذلك اشتباها او انه قد يظن تحديد الفصول الذاتية جميعا بلا استثناء ، وهذا غير قابل للحصر ، او قد يظن «ان الفصل مقوم للنوع ومقسم للجنس (٢٠٠٠)، وهو ليس كذلك . وكل هذا يفصح عن انه يعسر على طالب الحد «الأجل عسر التحديد» (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>۷۳) أيضاً، ص ۲۷۸.

<sup>(</sup>٧٤) أيضاً، ص ٢٧٩ ـ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٧٥) أيضاً، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>۷۶) أيضاً، ص ۲۸۰.

<sup>(</sup>٧٧) طبعة محيى الدين صبري الكردي، القاهرة ١٣٥٧/١٣٥٧.

<sup>(</sup>٧٨) لقد تحدثت عن هذا بتفصيل، عند بحثنا رسالة الحدود لابن سينا، انظر ماقلناه، قبل .

<sup>(</sup>٧٩) قارن اقوال ابن سينا في كتاب البرهان، نشرة بدوي، المقالة ٤، الفصول ٢ ـ٧.

<sup>(</sup>٨٠) قارن اقوال ابن سينا في كتاب الجدل، نشرة الأهواي، المقالة ٥، الفصول ١ ـ ٥ .

كتاب الشفاء؛ بل بالاستناد الى الخلاصة المنظمة لتلك التفصيلات التي تظهر بجلاء في كتاب النجاة، حيث وحد ابن سينا اجزاء نظرية التعريف، المنتشرة بين البرهان والجدل، ولخصها بدقة، كما يتضح ذلك في حديثه عن ان الحد لا يكتسب بالبرهان (۱۸)، وعن طريق اكتساب الحدر (۱۸)، وعن البحث في اعانة القسمة في التحديد (۱۸)، ثم يستعرض الاجناس العشرة (۱۸) فيحدد بعدها كيف تكون مشاركات الحد والبرهان (۱۸)، ثم يتناول معنى الحد واقسامه وتصنيف اقسام العلل وبيان دخولها في الحد والبرهان (۱۸) واخيراً، يحد الأقوال الشارحة للأسهاء وبيان وجوه الغلط فيها (۱۸).

وهنا يجب الالتفات الى ان الغزالي لم يتابع هذا التقسيم الشكلي لنظرية التعريف بحسب ابن سينا في النجاة، بل انه اعاد تنظيم هذه المادة تنظيماً يفصح عن رغبة الغزالي في اعداد قراءة صحيحة، برأيه لموضوع نظرية التعريف على ان تنسجم ومنهجه المعروف في تنسيق المعرفة المستنادة من مصادر اقدم تنسيقاً يبعدها عن التقليد. وهذا الذي نقرره يؤكد دائماً أصالة الغزالي في قراءاته الفلسفية بلا ادنى ريب، كما نلاحظه دائماً في عمله الاستثنائي الممتاز «مقاصد الفلاسفة» (٨٨).

ومعنى كلامنا هذا، ان الغزالي الذي اطلع على رسالة الحدود لابن سينا، فأقر تعريفات المصطلحات بالاستناد اليها، كما سنرى فيها بعد(١٩١٠)، لم يكتف

<sup>(</sup>٨١) انظر: ابن سينا، النجاة ، ص٧٦ .

<sup>(</sup>۸۲) أيضا، ص۸۷.

<sup>(</sup>۸۳) ایضا، ص ۷۹ .

<sup>(</sup>۸٤) ايضا، ص ۸۰.

<sup>(</sup>۸۵) ایضا، ص ۸۲.

<sup>(</sup>٨٦) ايضا، ص ٨٣.

<sup>(</sup>۸۷) ایضا، ص ۸۷ ـ ۸۹ .

<sup>(</sup> ۸۸) قارن: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، طبعة عيي الدين صبري الكردي، القاهرة ( ۸۸) قارن: الغزالي، مقاصد الفلاسفة، طبعة عيي الدين صبري الكردي، القاهرة (بلا تاريخ) .

<sup>(</sup>٨٩) راجع ما سنقوله فيها بعد عن الحدود، ص ٨٥ ـ ٨٧.

بما عرضه ابن سينا بايجاز بخصوص نظرية التعريف، فاستعان بكتاب النجاة لتنظيم مواد الفن الأول من الحدود، فنقح أقوال ابن سينا، وطوّرها أحياناً بما يفيد اعطاء الصياغة النهائية لنظرية التعريف، على الرغم من ان ابعاد هذه النظرية قد استقرت بشكلها النهائي عند الفلاسفة بعد ابن سينا. وهذا كله يثبت لنا، اليوم، ان مسألة توثيق اقوال الغزالي عن الفلاسفة يجب ان تكون دائماً بالاستناد الى ابن سينا جملة وتفصيلاً.

أمّا مطابقة النصوص بين نظرية التعريف كما يعرضها ابن سينا في النجاة، وبين الغزالي الذي يحدد ابعادها في الفن الأول من الحدود (٢٠) فانها مسألة مهمة تكشف باستمرار عند متتبعها عن النقل المباشر عن ابن سينا من جهة والكيفية التي طوّر بها الغزالي تلك النصوص أحياناً، من جهة اخرى. وهذا كله يفصح عن ان الغزالي عدّ ابن سينا عمل الفلاسفة أجمعين؛ فحيث خالفهم فانه يخالف ابن سينا؛ وحيث أقر أقوالهم فانه يوافق ابن سينا. وهنا يجب ان ندرك المغزى في اقرار نظرية التعريف السينوية عند الغزالي فهو مغزى كبير له دلالته في سياق ماسبق لنا ان قررناه من ان المنطق لا يتضمن اصلاً مخالفات عقائدية بين الفلاسفة و ممثلهم هنا ابن سينا، وبين الغزالي. لأجل كل ذلك، لم يتعرض الغزالي لنقد المنطق وتزييفه، بقدر ماوضع له أهمية جليلة في العملية الفكرية لأن الافكار تفسد ان لم ترتكز على المنطق؛ ولأنه مهذب لطرق الاستدلال. وهذا كله يدل على ان الغزالي وافق الفلاسفة، وابن سينا بالذات، في موضوعات المنطق (١٠)؛ ومنها نظرية التعريف، فهي تقع في صلب بالذات، في موضوعات المنطق (١١)؛ ومنها نظرية التعريف، فهي تقع في صلب بالذات، في موضوعات المنطق التزييف.

<sup>(</sup>٩٠) قارن موضوع الحد لا يُقْتَنَصُ بالبرهان، نص الغزالي في نشرتنا ص ٢٧٤، وابن سينا، النجاة، ص ٧٦. ٧٧؛ كذلك موضوع تركيب الحد، عند الغزالي ص ٢٧٢، وابن سينا، النجاة ص ٧٨ ـ ٧٩؛ وان الحد يطلق بالتشكيك عند الغزالي ص ٣٧٣ \_ ٢٧٤؛ والنجاة ص ٨٣؛ والحديث عن مثارات الغلط في الحدود، عند الغزالي ص ٣٧٢ \_ ٢٧٧، والنجاة، ص ٨٧ ـ ٨٩؛ وهكذا. . . . الخ.

<sup>(</sup>٩١) انظر: الأعسم، الفيلسوف الغزالي، ص ٦٢.

أمّا الفن الثاني من الحدود، فيكرسه الغزالي لتطبيق نظرية التعريف؛ وهنا يورد «جملة من الحدود المعلومة المحررة في الفن الثاني من كتاب الحدهد»(١٠). وقد اعتمد منهجاً واضحاً في هذا الايراد، فهو انما اورد «من الحدود شرحاً لما أراده الفلاسفة بالاطلاق، لاحكم بأن ماذكروه هو على ماذكروه؛ فان ذلك ربما يتوقف على النظر في موجب البرهان عليه»(١٠). وهذا ما يكشف عن القدرة الفائقة للغزالي ونفاذ بصيرته في مراجعة اقوال الفلاسفة ليس نقلاً آلياً بل تمحيصاً وتدقيقاً على نحو ماسنرى.

والحدود التي يفصلها الغزالي هنا، هي ٧٦ مصطلحاً معرّفاً، موزعة على ثلاثة اقسام، كما يأتي:

| التعريفات | الموضوع .          |
|-----------|--------------------|
| 10        | المصطلحات الالهية. |
| 00        | المصطلحات الطبيعيا |
| بة        | المصطلحات الرياض   |
| ٧٦        | المجمرع ـ          |

وتقسيم الغزالي هذا يعتمد المنهج التقليدي في دراسة الفلسفة ، فبعد ان فرغ من حد الحد<sup>(10)</sup>، وهو موضوع منطقي خالص؛ ينظم المصطلحات بحسب بقية الابواب المشهورة في دراسة الفلسفة: الالهيات<sup>(10)</sup>، الرياضيات<sup>(10)</sup>،

وهنا تبرز مشكلة توثيق هذه التعريفات الفلسفية التي يوردها الغزالي في

<sup>(</sup>٩٢) انظر نص الغزالي، نشرتنا، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٩٣) أيضاً، ص ٢٨١ - ٢٨٢.

<sup>(ُ</sup>٩٤) وَهَذَا استَغْرَقَ الفَنِ الأولَ كُمَّا رأينًا، انظر نشرتنًا، ص ٢٦٦ ـ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٩٥) أيضاً، ص ٢٨٢ ـ ٢٩٠

<sup>(</sup>٩٦) أيضاً، ص ٢٩٠ ـ ٣٠٠.

<sup>(</sup>۹۷) أيضاً، ص ۳۰۰ ـ ۳۰۱.

الفن الثاني بما نجده عند ابن سينا في رسالة الحدود. فمن الناحية التنظيمية، تفتقد رسالة ابن سينا ترتيب المصطلحات بحسب انتساب الى حقول الفلسفة؛ فنحن نجد تعريفاته تتداخل بين ان تكون من المصطلحات الألهية او المصطلحات الطبيعية عندما ينتقل من حد (النفس) الى حد (الصورة)(۱۰۰)، ثم يستمر في المصطلحات الطبيعية الى حد (الآن) فينتقل الى المصطلحات الطبيعية عندما الرياضية ابتداء من حد (النهاية)(۱۰۰)؛ ثم يعود الى المصطلحات الطبيعية عندما ينتقل من حد (البعد) الى حد (المكان)(۱۰۰۰)، وهنا يبدأ بعرض اضافي للمصطلحات الطبيعية تنتهي بحد (التوالي)، لينتقل مرة اخرى الى المصطلحات الألهية بحد (العلة)(۱۰۰۰) الى اخر الرسالة عندما ينتهي بحد (القدم)(۱۰۰۰). ومعنى هذا، ان ابن سينا لم ينظم حدوده فجاءت تعريفات الطية، ثم طبيعية ثم رياضية، ثم طبيعية، ثم الهية .

امّا مأفعله الغزالي، فهو لم يستمر في تحصيل مادة التعريفات تبعاً للنجاة، كما فعل في الفن الأول عندما تناول نظرية التعريف؛ بل اعاد تنظيم حدود ابن سينا، فجمع كل نوع منها تحت عنوان قسم مستقل ، كما رأينا. وهذا وحده يثبت ان الغزالي كان واعياً وعياً دقيقاً لما يفعله في اعادة صياغة الحدود في رسالة ابن سينا، فأثمر عمله هذا النسق الدقيق للمصطلحات الفلسفية وتعريفاتها، بعد ان نقل حدود (العلة، المعلول، الابداع، الخلق، الاحداث، القدم) الى مابعد حد (النفس) (۱۰۰)، فانتظم لديه مجموع المصطلحات الالمية. ثم نقل حدود (النهاية، مالانهاية له، النقطة، الخط، السطح، البعد) الى مابعد حدود (النهاية، مالانهاية له، النقطة، الخط، السطح، البعد) الى مابعد الانتهاء من حدود الطبيعيات، فانتظم لديه قسم الرياضيات (۱۰۰۰)، بعد انتظام

<sup>(</sup>٩٨) انظرِ نص ابن سينا، نشرتنا، ص ٢٤١ ـ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٩٩) أيضاً، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>١٠٠) أيضاً، ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>١٠١) أيضاً، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>۱۰۲) أيضاً، ص ۲٦٢ ـ ۲٦٣.

<sup>(</sup>١٠٣) قارنِ نشرتنا، نص ابن سينا ص ٢٦٠ ـ ٢٦٣؛ ونص الغزالي ص ٢٨٥ ـ ٢٩٠.

<sup>(</sup>١٠٤) أيضاً، نص ابن سينا ص ٢٥٣ ــ ٢٥٤؛ ونص الغزالي ص ٣٠٠ . ٣٠١.

حدود المصطلحات الطبيعية كاملة .

أمّا مسألة المطابقة بين حدود الغزالي وحدود ابن سينا فهي ذات قيمة خاصة، ليس كما بدت لنا في اعادة صياغة نظرية التعريف، بل في اقرار تعريفات ابن سينا جملة وتفصيلاً، فلم يغيّر الغزالي في الألفاظ المعرفة للحد الآنادراً، وبما ينسجم مع نظرة الغزالي الى المعاني التي قد تختلط في ذهن من يقرأ نصوصه باعتبارها تنقيحاً لأقوال الفلاسفة، اعني ابن سينا اولا وبالذات. فالحدود التي اعاد الغزالي صياغتها هي تلك الحدود المتعلقة بالألهات، وهي فالحدود التي اعاد الغزالي صياغتها هي تلك الحدود المتعلقة بالألهات، وهي نجد في حدود (الابداع)(۱۰۰۰)، او انه اجرى تعديلات على قراءة الحدود، كما نجد في حدود (الابداع)(۱۰۰۰)، و (الخلق)(۱۰۰۰) و (القدم)(۱۰۰۰)، فالذي يسميه الغزالي قسماً اولاً لتحديد المصطلحات المستعملة في الإلهيات(۱۰۰۰)، وهو القسم الذي تعرف لاعادة صياغة تعريفاته وتعديلها وتقدير ذلك واضح لأن موضوعها من الموضوعات الحساسة في قراءات الغزالي للفلسفة.

أمّا تعريفات القسم الطبيعي، والقسم الرياضي؛ فقد اقتبسها الغزالي عن ابن سينا في رسالة الحدود بلا اجراء تغيير الا ماندر في الألفاظ، ومعنى هذا، اقرار الغزالي لحدود سبعين مصطلحاً فلسفياً وردت بكاملها عند ابن سينا. ان الموازنة المستمرة بين كل حدود الغزالي بما يقابلها عند ابن سينا تؤكد ان الغزالي لم يخاصم الفلاسفة في كل هذه الحدود.

ولابد لنا، ونحن نأتي على نهاية حديثنا عن الحدود عند الغزالي، من ملاحظة مسألتين مهمتين في سياق تاريخ المصطلح الفلسفي: اولها، انّ نص

<sup>(</sup>١٠٥) انظر نص الغزالي، نشرتنا، ص ٢٨٢ ـ ٢٨٦؛ وقارن نص ابن سينا ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>١٠٦) قارنَ نصَ الغزاتي ص ٧٨٥ ـ ٢٨٨؛ ونص ابن سينا ص ٢٤١.

<sup>(</sup>١٠٧) أيضاً، الغزالي ص ٢٨٩. ؛ وابن سينا ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>١٠٨) أيضاً، الغزالي ص ٢٨٩. ؛ وابن سينا ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>١٠٩) أيضاً، الغزالي ص ٢٨٩. وابن سينا ص ٢٦٢ ـ ٢٦٣.

<sup>(</sup>١١٠) أيضاً، الغزالي ص ٢٨٢.

الغزالي يكشف عن تطور اللغة الفلسفية تطورا عربيا في المصطلحات حتى اننا نجد اختفاء الالفاظ المعربة التي ازدهرت في المرحلة مابين الكندي وابن سينا، فلا نعثر على الفاظ يونانية معربة في لغة الغزالي الفلسفية غير اصطلاحين، هما الهيولي hyle """ والاسطقس stoicheion" فأنها استقراعي هنا النحو من الاستعمال """. وثانيها، ان حدود الغزالي تؤكد بلا ادني ريب، ان المصطلحات الفلسفية قد استقرت في الاستعمال الفلسفي بالحالة التي عرضها الغزالي، بعد ان تخلصت اللغة الفلسفية ابتداء من ابن سينا من الالفاظ القلقة غير الثابتة التي شاع استعمالها قبل الفاراي، وهنا، يجب ان ينظر دائها الى لغة الغزالي باعتبارها ممثلة لمرحلة نضح اللغة الفلسفية المعجمية للمصطلحات التي ستظهر بعد قرن من الزمان من وفاة الغزالي، بعد مرورها بابن رشد.

<sup>(</sup>١١١) انظر الغزالي ، في نشرتنا، ص ٢٩١؛ وقارن ذلك بما يقوله ابن سينا، ايضا، ص ٢٤٤ ـ ٢٤٥.

<sup>(</sup>١١٢) قارن نص الغزالي، ص ٢٩٢؛ ونص ابن سينا ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>١١٣) تلاحظ لغة ابن رشد في «تفسير ما بعد الطبيعة»، نشرة بويج M. Bouyges، ط٢، بيروت ١٩٦٧؛ مواضع متعددة، خصوصاً ج٢ ص ٤٩٩ .

## استخلاص

ان ما مر بنا من تعريف تفصيلي برسائل الحدود والرسوم ، ابتداءً بجابر بن حيان (توفي حوالي ٢٠٠/٨١) وانتهاءً بالغزّالي (توفي ٥٠٥/٢٠١) ، يكشف عن الخيطأ الكبير في مباحث المحدثين حيثها يبوثقون معرفتهم بالمصطلحات الفلسفية بالرجوع الى المؤلفين المتأخرين (۱٬ وبخاصة الجرجاني (توفي ١٤١٣/٨١٦) وحاجي خليفة (توفي ١٦٥٨/١٠٦١) والتهانوي (توفي ١١٥٨/١٠٨١) . فهؤ لاء المؤلفون لم يكونوا في الحقيقة من والتهانوي (توفي ١١٥٥/١١٥٥) . فهؤ لاء المؤلفون لم يكونوا في الحقيقة من الفلاسفة بالمعنى الدقيق ، أولاً ؛ ولأن اقوالهم بخصوص كل مصطلح انما وهاتان المسألتان تتضحان لنا متى أدركنا ان موضوع تأخر هؤ لاء المؤلفين في وهاتان المسألتان تتضحان لنا متى أدركنا ان موضوع تأخر هؤ لاء المؤلفين في الزمان ، بعد عصر ابن رشد (المتوفي ٥٩٥/١٩٨) بما يزيد على قرنين فأكثر ، يعني لدينا الآن ضرورة التفريق بين نصوصهم ونصوص الفلاسفة التي عالجت الحدود والرسوم على النحو الذي بيناه .

وهنا نحن بحاجة الى بيان المراحل التي مرّ بها تاريخ المصطلح الفلسفي ، لكي تتوضح لنا مسألة توثيق معرفتنا دائماً بنشأته وتطوره ثم استقراره في مؤلفات الفلاسفة ، دون غيرهم . ويمكننا ايجاز تاريخ المصطلح الفلسفي في ثلاث مراحل :

الاولى/ مرحلة نشوء المصطلح في التفكير الفلسفي ، بالاستناد الى الترجمة والتعريف ، مع محاولة نقل الالفاظ من معناها العام الى المعنى الخاص ؛ وهذه ممثلة في جابر بن حيان والكندي .

الثانية/ مرحّلة تحديد المصطلح في الاستعمال الفلسفي ، وانتشاره في الدوائر الفلسفية التي ازدهرت في القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) ؛ وهذه ممثلة في الخوارزمي الكاتب .

<sup>(</sup>١) ليس من الضروري متابعة الباحثين المحدثين الذين اعتمدوا المصادر المتأخرة في توثيق المصطلح الفلسفي ؛ فهي ظاهرة معروفة لمدى المعنيين بتاريخ الفلسفة العربية ــ الاسلامية . انظر ما سنفوله بعد .

الثالثة/ مرحلة ثبات المصطلح واستقراره في مؤلفات الفلاسفة ، واللغة الفلسفية التي كانوا يتعاملون بها في محافلهم العلمية ، خلال القرن الخامس الهجري (الحادي عشر الميلادي) ؛ وهذه ممثلة في ابن سينا ، ثم الغزّالي .

هذا المخطط، كما لا يخفى عن المطالع الآن بعد تعرفه على رسائل الفلاسفة في الحدود، انما يستند في الحقيقة الى النصوص التي وصلت الينا مخصصة في دراسة المصطلح. ولذلك، فان المرحلة الاولى يجب ان تشمل اللغة الفلسفية التي تعاملت بها مدرسة حنين بن اسحق ألذي ترجم، واشرف بنفسه على ترجمة، الاعمال الفلسفية خاصة ؛ فهذه اللغة كان لها من التأثير الشديد على معاصره الكندي أبلا ادنى ريب. والمسألة الاخرى، ان المرحلة الثانية هي في واقعها من فعل ابي نصر الفاراي الذي ازدهرت فلسفته أللث الاول من القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) بعد نضج اللغة الفلسفية في الترجمات اليونانية الى العربية أن، وبخاصة منطق أرسطو طاليس ()

واذا كان بما يؤسف له أشد الأسف ان الفارابي لم يترك لنا مؤلفاً مخصصاً للحدود والرسوم ؛ فان من الصحيح القول ان هذه الحدود والرسوم لعدد

Bergstrasser, G., Hunain ibn Ishaq und seine : يراجع بخصوص مدرسة حنين (۲) Schule, Leiden 1913.

Boer, T. J. de, Zu Kindi und seine Schule; in: : ينظر بخصوص الكندي ومدرسته Archiv fur Geschichte der Philosophie, X111 (1900), P. 153 ff.

Badawi, A., La trans- : انظر الترجمات وتنسيقها ، انظر عن هذه الترجمات عن هذه الترجمات وتنسيقها ، انظر شاssion de la Philosophie grecque au monde arabe, Paris 1968, pp. 74-93.

<sup>(</sup>٥) انظر: الاعسم، انجازات الفاراي المنطقية، مجلة دراسات الاجيال، ٥ (١٩٨٣): (٤-٥)، ص ١٦٥ - ٦٦٦.

كبير من المصطلحات الفلسفية قد تناثرت في مطاوي مؤلفاته على العموم ("). ومن هنا ، فمؤثرات الفاراي كانت بارزة في اثنين من رجال القرن الرابع الهجري ؛ أولهما الخوارزمي في حدوده التي تحدثنا عنها ؛ والثاني أبو حيان التوحيدي (توفي ٢٠١٠/٤) الذي جمع لنا عشرات التعريفات الفلسفية في كتابه «المقابسات» (") ، وكلها ترجع الى «الفارايي الذي تعود اليه اصول تأسيسات المدارس الفلسفية المختلفة في القرن الرابع» (") الهجري . أمّا المرحلة الثالثة ، فهي تشمل ابن رشد (توفي ١٩٥٥/١٥) ، بعد الغزّالي ؛ لكن هذا لا يعني اننا نستطيع ان نعثر على عمل لابن رشد يتناول فيه المصطلحات الفلسفية بشكل مستقل ، بل انه لم يفرد نصاً او رسالة في هذا المعنى ، غير ذلك النص المهم في شرحه لمقالة الدال من كتاب ما بعد الطبيعة المصطلح الفلسفي نهائياً حتى زمانه ؛ اي نهاية القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي) .

وهَنا تبرز مشكّلة جديدة؛ هي هذه المدّة الطويلة بين ابن رشد والجرجاني ، فانها تزيد على قرنين من الزمان ؛ هما القرنان السابع والثامن

<sup>(</sup>٦) خصوصاً مؤلفاته المنطقية غير المنشورة (يلاحظ ان منطق الفارابي ، بتحقيقنا ، معد للنشر) ؛ وبالامكان مراجعة كتابه : الالفاظ المستعملة في المنطق ، تحقيق محسن مهدي ، بيروت ١٩٦٨ . كذلك انظر رسالة : مسائل متفرقة ، ضمن : الثمرة المرضية في الرسالات الفارابية ، ط . ديتريصي F. Dieterici ، ليدن ١٨٩٠ ، ص ١٨٥ - ١٤٣ ؛ وضمن : المجموع ، القاهرة ١٩٠٧/١٣٢٥ ، ص ٩٠ - ١١٣ ؛ وضمن : رسائل الفارابي ، حيدر اباد ١٩٢٦/١٣٤٥ ، رسالة رقم ١١، ص ٢٤ -

<sup>(</sup>۷) قــارن ، مثلًا ، نشــرة حسن السندوبي ، القــاهرة ۱۹۲۹ ، ص ۳۰۸ــ۳۱۹ ، ۳۵۹ــ۳۷۹ ؛ ونشرة محمد توفيق حسين ، بغــداد ۱۹۷۰ ، ص ۳۵۰ـ۳۷۰ ، ۴۷۹ــ۲۶۹ .

<sup>(</sup>٨) انظر : الاعسم ، ابوحيان التوحيدي ، ص ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٩) يراجع : ابن رشد ، تفسير ما بعد الطبيعة ، نشرة بويج M. Bouyges ؛ ط ٢ ،

الهجريان (الثالث عشر والرابع عشر الميلاديان)؛ تلك الفترة توزعتها تقسيمات فلسفية مشرقية ومغربية (۱۰۰۰)، واتسمت بصفة الشروح على السينوية من جهة ، والغزّالية من جهة اخرى؛ فبرز اتجاه المتكلمين ـ المتفلسفين، فاختلطت مصطلحات المتكلمين بمصطلحات الفلاسفة الى درجة بدت «مشاكل علم الكلام قد لبست ثوب الفلسفة ، وتشبعت بما امتصته من جذورها؛ فصارت في جوهرها موضوعات تقرب في طرحها لان تكون موضوعات فلسفية بحتة (۱۰۰۰). وهذا كله كان واضحاً في ظهور الجرجاني وازدهار اعماله ، خصوصاً كتابه «التعريفات» مع مطلع القرن التاسع الهجري (الخامس عشر الميلادي) . لكن هذا الانجاز ، المذي يعتمده الباحثون ، المحدثون ، مستبوق بعمل أصيل ممتاز أبكر منه في تكوين المعجمية الفلسفية ، بالاستناد الى اللغة الفلسفية الخالصة التي كان خاتمة استقرارها ابن رشد في المغرب ، وذلك هو «كتاب المبين في شرح الفاظ الحكهاء والمتكلمين» لسيف الدين الأمدي (الثالث عشر الميلادي) ، وبُعيْد وفاة ابن مع مطلع القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي) ، وبُعَيْد وفاة ابن رشد بزمن وجيز .

ونصل الان الى صميم مسألة توثيق المصطلح الفلسفي عند الباحثين المحدثين ؛ فان الاعتماد على الجرجاني ، وحاجي خليفة ، والتهانوي ، ترفضه طبيعة البحث العلمي في تاريخ المصطلح منذ تكوينه وحتى استقراره . فهؤ لاء المؤلفون المتأخرون ، اذن ، يقعون خارج دائرة مراحل تسطور المصطلحات الفلسفية عند الفلاسفة ، المحددة في رسائل الحدود والرسوم التي تحدثنا عنها ؛ كما يقعون خارج دائرة تطوّر المعجم الفلسفي الذي ظهرت الحاجة اليه بُعيد ابن رشد ، وفي عمل الأمدي ، على ما سنرى فيها بعد . ولكي نعطي هذه المسألة في التوثيق المتأخر مزيداً من ايضاح الغلط ولكي نعطي هذه المسألة في التوثيق المتأخر مزيداً من ايضاح الغلط

Rescher, The Development of Arabic Logic, pp. 64-72 : انظر (١٠)

<sup>(</sup>١١) انظر : الاعسم ، الفيلسوف نصير الدين الطوسي ، ط٢ ، بيروت ١٩٨٠ ، ص

<sup>. 10.</sup> 

<sup>(</sup>۱۲) سنتحدث عنه وعن كتابه بتفصيل بعد .

المنهجي فيها ، لابدّ لنا ان نلاحظ هنا ان السبب الحقيقي الذي يكمن وراء اعتماد الباحثين المحدثين على المصادر المتأخرة ، دون الرجوع الى رسائـل الحدود والرسوم للفلاسفة كلًّا او بعضاً ، واغفال دور الأمدي ، فيها بعد ، في تكوين المعجمية الفلسفية ؛ اتما يعود الى نشريات المستشرقين في القرن التاسع عشر الميلادي . فلقد نشر غوستاف فلوكل G. Flugel كتاب «كشف الظنون» بين سنتي ١٨٣٥ - ١٨٥٨ (١٢) ؛ كما نشر ايضاً ، كتاب «التعريفات» للجرجاني سنة ١٨٣٧ (١١٠) ؛ ثم اعقبه شبرينجر A. Sprenger ، فنشر بمعاونة ليز W.N.Less كتاب «كشاف اصطلاحات الفنون» للتهانوي سبنة ١٨٦٣ . (١٥٠) لقد كان انتشار هذه المؤلفات في أيدي الباحثين يسهّل الرجوع اليها ردحاً من الزمن في مجمل ابحاث المستشرقين ؛ ثم تابعهم الباحثون العرب ، بعد ان توالت طبعات جديدة لهذه المؤلفات(١١) ، حتى بعد ظهور بعض نعسوص رسائل الحدود والرسوم في كتب او دوريات . فكأن العادة التي استفحلت بين الباحثين المحدثين بالرجوع الى المصادر المتأخرة ، نتيجة شيوع الاعتماد عليها بين المستشرقين ، لا تغادر مسألة توثيق المصطلح الفلسفي ، على الرغم من أن النصوص الفلسفية التي تضمّها رسائل الحدود والرسوم معروفة ومتداولة (١٧) بين دراسي الفلسفة العربية ـ الاسلامية . لـذلك ، فنحن لا

<sup>(</sup>١٣) انسظر : حماجي خليفة ؛ كشف السطنسون عن اسمامي الكتب والفنسون ، لايبزيك ــ ليدن ١٨٣٥ ـ ١٨٥٨ .

<sup>(1</sup>٤) انظر : الجرجاني ، التعريفات ، الاستانة ١٨٣٧ ؛ لايبزيك ١٨٤٥ .

<sup>(</sup>١٥) انظر : التهانوي ، كشاف اصطلاحات الفنون ، كلكتا ١٨٦٣ .

<sup>(</sup>١٦) فلقد اعيد طبع كتاب «التعريفات» للجرجاني في القاهرة ١٩٣٨/١٣٥٧ ، وتونس ١٩٠١ ؛ كذلك اعيد طبع «كشف الظنون» لحاجي خليفة في اسطنبول ١٩٤١ ؛ كما اعيد طبع كتاب «كشاف» التهانوي، الفاهرة ١٩٦٣ ؛ وهكذا . .

<sup>(</sup>١٧) لاحظ ان هذه الرسائل طبعت مراراً في النصف الثاني من القرن التاسع عشر وخلال النصف الاول من القرن ، كما مرّ بنا في تعريفنا بهذه الرسائل ؛ ولم يكن يمنع ، في تقديرنا ، صغر حجومها ، او كونها بعض كتب مستقلة ، من اعتمادها في التوثيق . فالمسألة باقية بلا تبرير ، لان اقوال الفلاسفة عن الحدود اوثق من المتأخرين الذين نقلوا عنهم بالواسطة في احسن الاحوال .

نعثر الا نادراً على توثيق المصطلحات الفلسفية بالرجوع الى الفلاسفة انفسهم (١٠٠٠)، تجاوزاً على طبيعة تأصيل البحث في أصول الالفاظ وجذورها في الاستعمال الفلسفي . وخلاصة القول ، في رأينا ، ان هذا الخطأ نشأ من سوء المنهج الذي عولجت به الفلسفة العربية ـ الاسلامية ، عندما اعتقدت جمهرة من الباحثين أن النصوص المتأخرة منها انما تكشف باستمرار عما تقدم من نصوص الفلاسفة . والصحيح ، كما نرى ، هو العكس ، بلا أدنى ريب .

<sup>(</sup>١٨) وهذه الندرة مشوبة ، في تقديرنا ، بالخلط ؛ كأن نلاحظ توثيق المصطلح عند ابن سينا فالجرجاني ؛ او الكندي بما يناظره عند التهانوي ؛ وهكذا ، بـلا مراعـاة للتسلسل التاريخي لكل مصطلح . وهذا واضح في المعاجم الفلسفية التي ظهرت منذ عهد قريب ، كما سنشير الى ذلك فيها بعد .

## الآمدي وكتابه «المبين»

۱ \_ تمهید ۲ \_ سیرة الأمدي وآثاره ۳ \_ التعریف بکتاب «المبین» ۶ \_ وصف محتوی الکتاب ۵ \_ خاتمة

## (١) تمهيد:

لقد جرت عادة مؤرخي الفلسفة العربية ـ الاسلامية أن يصلوا الى ابن رشد (توفي ٥٩٥/١٩٨) عندما يتحدثون عن مسار الفكر الفلسفي الناضج المشمر . وهذا حق في جملة من النواحي ، لكنه ليس كذلك دائما ؛ فبعد ابن رشد نلاحظ تطوراً في العديد من المفاهيم الفلسفية التي بدأ الباحثون يفطنون الى قيمتها ؛ وهنا بَدَاتُ تَنكشف على الدوام الوان مختلفة من الانشطة الفلسفية بعد زمان ابن رشد .

أمّا في مجال المصطلح الفلسفي ، فقد توضّح لنا كيف تطورت المصطلحات خلال أربعة قرون الى زمان ابن رشد . لكن ، للاسف ، لم يصل الينا من ابن رشد ما يشير الى افراده عملاً خاصاً بالحدود والرسوم ، تماماً كما لاحظنا الفارابي . واذا كان الفارابي قد اسهم اسهاماً جليلاً في انضاج اللغة الفلسفية في القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) ، فأثرت في المدارس المختلفة ، وبوجه خاص مدرسة بغداد الفلسفية ثم امتداداً الى ابن سينا ؛ فان ابن رشد قدم قراءة جادة في المصطلح الفلسفي على هامش أوسطو طاليس . فقد تضمن تفسيره لكتاب ما بعد الطبيعة (المروفة بمقالة الدال) من كتاب أرسطو طاليس المذكور ؛ أي انه شرح المعجم الفلسفي (المحدد بشلائين مصطلحاً يونانياً انتقلت الى شرح المعجم الفلسفي (المحدد بشلائين مصطلحاً يونانياً انتقلت الى الاستعمال العربي فاستقرت في اللغة الفلسفية ، كما يتضح من لغة ابن رشد (المدر) .

<sup>(</sup>۱) انظر : ابن رشد ، تفسير ما بعد الطبيعة ، نشرة بويج M. Bouyges ، ط ۲ ، بيروت ، ۲۹۶ ، جـ۲ ص ٤٧٣ - ٦٩٦ .

Aristotle, *Metaphysica*, The Works of Aristotle, tr. W.D.Ross, Oxford 1960, pp. x- (Y) xi, 1013-1025.

Aristoteles ta fineta ta fusika, ed. W.D.Ross, Oxford 1966, vol,1, pp. 1012b 34- (T) 1025a 34.

<sup>(</sup>٤) تقارن مصطلحات ابن رشد بحدود ابن سينا والغزالي ، مثلا . وعمل ابن رشد ، هنا ، يحتاج الى دراسة معمقة دقيقة ليس هنا مجالها .

لكن عمل معجمية فلسفية شاملة للألفاظ المصطلحة في اللغة الفلسفية ، وهو امر طبيعي جداً بعد استقرار الحدود والرسوم ، كان من نصيب فيلسوف عاصر ابن رشد ، حوالي نصف قرن ، ثم عاش بعده اكثر من ثلاثين عاماً ؛ ذلك هو سيف الدين الأمدي .

لقد كتب الآمدي مجموعة نفيسة من الكتب الفلسفية لازالت كلها مخطوطة وغير معروفة للباحثين ومن هنا، نلاحظ دوره غير الواضح في فهرسة الألفاظ الفلسفية في الدراسات الحديثة. ومن العجب ان كتابه، الذي ننشر نصه الكامل هنا أول مرة، «المبين في شرح ألفاظ الحكاء والمتكلمين» لم ينظر اليه حتى الآن على اساس تكوينية المعجم الفلسفي؛ فهذا الكتاب يضم كل الألفاظ المصطلحة بين الفلاسفة منسقة وفق التفكير الفلسفي. وعدة الألفاظ فيه اضخم عدة مصطلحات فلسفية تصل الينا في نص كامل متخصص في الفلسفة.

هذا كله يبيح لي تسمية عمل الأمدي هذا تكوين المعجمية الفلسفية بعد ابن رشد؛ فهو من ثمار انجازات الفلاسفة في «رسائل الحدود والرسوم» التي درسناها، كما انه يمثل قراءة واعية وجادة لأعمال الفلاسفة انفسهم؛ وبوجه خاص ابن سينا لذلك، سأتناول، فيما يأتي من هذه الدراسة، البحت في الأمدي للكشف عن دوره التاريخي في الفكر الفلسفي العربي، ثم سأتحدث عن «كتاب المبين» بالتفصيل، مبيناً كل الظروف التي احاطت بنشرتنا لنصه الكامل.

<sup>(</sup>٥) راجع ما سنقوله ، بعد ، عن مؤلفاته الفلسفية ، ولا يعرف الأمدي الان في الاوساط التراثية الآمن خلال كتابين اولها في اصول الفقه والاخر في علم الكلام ، فقط . واهم ما يجب ان يفطن اليه ، هنا ، ان حديثنا عن الأمدي ودوره في المعجمية الفلسفية جديد كل الجدة ، على ما سيتبن لنا فيها بعد .

## · (٢) سيرة الآمدي وآثاره:

سيف الدين الآمدي ، هو ابو الحسن ، علي بن أبي علي محمد بن سالم ، التغلبي .

وليس من الصحيح قراءة اسمه على غير هذا النحو"؛ ولقبه سيف الدين مشهور به معروف ، حتى سماه القفطي بالسيف الآمدي" . ونسبة الآمدي الى مدينة (آمد)، " وهي مدينة جميلة على شاطيء الدجلة في ديار بكر ، المتاخمة لشمال الموصل .

ولد سيف الدين في آمد سنة ١١٥٦/٥٥١ ؛ من أصل عائلة تغلبية ، وهؤلاء كانوا ينتشرون بين حدود الشام الى ما بين النهرين ، من العرب المعروفين بعرب الجزيرة . ونحن ، للاسف ، لا نعرف عن حياة الأمدي المبكرة في آمد ؛ ونظنه بعد فتح صلاح الدين الايوبي لأمد سنة الأمدي المبكرة أو حوالي ذلك الوقت ، انتقل الى بغداد ، المركز الثقافي

<sup>(</sup>۱) لقد اختلف المؤرخون القدماء والباحثون المحدثون في قراءة تفصيلات اسمه الكامل ؛ فغيروا اسم ابيه ، وتناقضوا في اسم جده ، انظر : مثلا : القفطي ، تاريخ الحكماء ، نشرة لبرت J.Lippert لايبزيك ۱۹۰۳ ص ۲۶۰ ، وط . القاهرة تاريخ الحكماء ، نشرة لبرت المسحنة، روض المناظر ، على هامش الكامل لابن الاثير ، عبد ۱۹۰۱ ص ۱۹۰۱ ؛ وابن الشحنة، روض المناظر ، على هامش الكامل لابن الاثير ، جوادث ۱۳۱ . كذلك قارن : ۱۲ ملى ۱۲ ، حوادث ۱۳۱ . كذلك قارن : ۱۲ مال المورديل عبد المال سورديل عن الأمدي المال ال

<sup>(</sup>٢) القفطي ، تاريخ الحكماء ، لبرت ص ٢٤٠ ؛ والقاهرة ص ١٦١ .

<sup>(</sup>٣) عباس القمي ، الكنى والالقاب ، ط . النجف ، ٢/٢. وانظر حول آمد ما يقوله ياقوت (معجم البلدان ، ط . بيروت ١٩٥٥ ، ٢/٥١) ؛ وقد تحدّث ابن خلدون عن فتح آمد ، في سنة ٧٩هد ، في حياة الأمدى ، (انظر : تاريخ ابن خلدون ، بيروت ١٩٧١/١٣٩١ ، ٥/٥٠) ؛ فقد كان حاكمها بعد ذلك محمد بن قرة ارسلان (انظر : ابن تغري بروي ، النجوم الزاهرة ، القاهرة ١٩٣٦ ، ١٩٨٦) .

 <sup>(</sup>٤) انظر : الحنبلي ، احمد بن ابراهيم ، شفاء القلوب في مناقب بني ايوب ، نشرة ناظم
 رشيد ، بغداد ۱۹۷۹ ، ص ٦٤ ، ١٠٠-١٠١ ، ١٠٧ ، ١٨٧ .

العربي ، مع ما كان يحمله من طموح الشباب . فالمصادر القديمة تجمع على انه كان في بغداد للدراسة والتعليم . وهنا نقرأ في نص مهم للقفطي «قرأ [الآمدي] على مشائخ بلده ، . . . رحل الى العراق ، واقام في الطلب ببغداد مدة ، وصحب ابن بنت المنى المكفوف وأخذ عنه وأجاد عليه الجدل والمناظرة ، واخذ علم الاوائل عن جماعة من نصارى الكرخ ويهودها» (٥٠) .

وفي بغداد تكونت الشخصية الفلسفية للآمدي ؛ لكننا لا نعرف تفاصيل حياته هنا ، التي امتدت حوالي عشر سنوات وكل الذي نعرفه انّه تعرض لضغوط نفسية بخصوص تطرفه في دراسة علوم الاوائل على غير المسلمين ، او لأنه تورط في ارتياد مجالس الغلاة من اهل الجدل والنظر . (٧) وفي الحالتين ، يبدو ان الأمدي قد أفرط في دراسة الفلسفة والمنطق ، مما دعا خصومه الى التحريض عليه ، «فجفاه الفقهاء ، وتحاموه ، ووقعوا في عقيدته ، وخرج من العراق الى مصر» (٨) .

فبعد عشر سنوات من دراسته في بغداد ، وبعيد وفاة صلاح الدين الايوبي سنة ١٩٣/٥٨٩ (١) ، شعر الأمدي انه قد تسنت له فرصة الارتحال الى مصر ؛ خصوصاً وقد يكون لوفاة صلاح الدين سبب رئيس لشعوره بالتغيير ؛ لان المعروف عن صلاح الدين «كان مبغضاً لكتب الفلاسفة وأرباب

<sup>(</sup>٥) انظر: القفطى ، تاريخ الحكماء ، القاهرة ؛ ص ١٦١ س ٥ ـ ٧ .

<sup>(</sup>٦) لاحظ عبارة القفطي بآنه عندما درس الفلسفة على نصارى ويهود بغداد ، «تظاهر بذلك» (تاريخ الحكماء ، لبرت ، ص ٧٤٠ ـ ٢٤١ ، والقاهرة ١٦١ س ٧) . وهذا من تحصيل الحاصل ان ينظر اليه بعين القلق من الفقهاء .

<sup>(</sup>٧) تلاحظ عبارة سورديل ، التي استمدها من مصادره ، بخصوص المتغيرات في الموقف الفقهي للآمدي في بغداد ، (انظر : Sourdel, E.I., p. 434 b ) فهذا امر اخر يجعل الفقهاء ينظرون اليه بعين الريبة .

<sup>(</sup>٨) انظر : القفطي ، تـاريخ الحكمـاء، ط . لبـرت ، ص ٢٤٠ ـ ٢٤١ ؛ وط . القاهرة ، ص ١٦١ ، س ٧ـ٨ .

<sup>(</sup>٩) الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ١٧٩

المنطق»(۱۱) . وهنا انتقل الى الشام(۱۱) حوالي ١٩٩٠/١٩٩٠ ، ولا نعرف مسيرته فيها ، على قصرها . ثم باشر بالانتقال الى القاهرة ، فوصل اليها «في ذي القعدة سنة اثنين وتسعين وخمسمائة»(۱۱) للهجرة (= ١١٩٥م) ، وقد بلغ سن الاربعين .

وفي القاهرة يظهر لنا استاذا جليلاً في العلوم العقلية ، فقد تحول نشاطه الفلسفي من طالب علم الى استاذ يلقي بمحاضراته على نخبة من طلبة الفلسفة والمنطق . وهنا ، نلاحظ انه اول وصوله الى القاهرة «نزل في المدرسة المعروفة بمنازل العز التي كان يتولى تدريسها الشهاب الطوسي»(١٠٠) . ولعل الشهاب ، هذا ، هو الذي تولى تكريم الأمدي ورعايته على هذا النحو . فالمدهش ، ان الآمدي لم يلبث ان اصبح استاذا في مدرسة القرافة الصغرى المجاورة لمرقد الامام الشافعي في سنة ٢٩٥/١٩٦ ؛ وبعدها صار شيخ الجامع الظافري بالقاهرة . (١٠٠) كل ذلك التحوّل في سيرة الآمدي حدث بسرعة مذهلة تدل على عظم شخصيته العلمية بعامة ، والفلسفية بوجه بحاص . وهنا ، يظهر الآمدي كأنه لم يتعظ مما حدث له في بغداد ، فبدا متحمساً شديد التحمّس لتدريس الحكمة في القاهرة حتى انه «ناظر وحاضر ، واظهر بها تصانيفه في علوم الاوائل ، ونقلت عنه ، وقرأها عليه من رغب في شيء من ذلك ، وقريء عليه تصنيفه في اصول الدين واصول الفلسفة»(١٠٠) .

<sup>(</sup>١٠) ايضا ، ص ٦٣ . ويقول الحنبلي ، هنا ، : «ولما بلغه عن السهروردي ما بلغه ، امر ولده الظاهر بقتله» .

Brockelmann, G.A.L, (1st. ed)l. p. 393; (2nd. ed.) l, p. 494. : راجع بروكلمان ( ١١) يراجع بروكلمان ( الاعلام ، ٥ / ١٥٣) انه ذهب الى الشام فالقاهرة .

<sup>(</sup>١٢) القفطي ، تاريخ الحكماء ، لبرت ص ٢٤٠ ـ ٢٤١ ؛ القاهرة ص ١٦١ .

<sup>(</sup>١٣) ايضا ، الاقتباس السابق . وانظر حول مدرسة العز ، الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ٧٥ .

وانظر (15) بروكلمان : G.A.L., (1st.), I,p. 393; (2nd.) p. 494; Sourdel, E.I., I.p. 434b وانظر بخصوص مدرسة القرافة الصغرى ، الحنبلي ، شفاء القلوب ص ١٨٨ ـ ١٨٩ ـ

<sup>(</sup>١٥) القفطي ، تاريخ الحكماء ، ط لبرت ، ص ٢٤٠-٢٤١ ؛ ط القاهرة ، ص ١٦١- ٢٤١ ؛

وهذا كله يؤكّد ما متع به الأمدي من الذكاء المفرط والمعرفة الواسعة بالعلوم العقلية rational sciences ، فأمدّته عبقريته بمنزلة (۱۱) رفيعة في الدوائر الفلسفية بالقاهرة ، فحقق بالتدريس شهرة (۱۷) عظيمة ، صارت تسبب له المتاعب مع حسّاده حتى اتهم في عقيدته ، لان حاسديه ألبوا عليه الأراء ، وانقلبوا خصوماً اشداء «فتعصبوا عليه ونسبوه الى فساد العقيدة والتعطيل ومذهب الفلاسفة» . (۱۱) ويتضح من سياق نشاطه الفكري انه استنفذ طاقته كاملة في تحديد موقفه الخاص من الفقهاء ، فألف كتاب «الاحكام في اصول الاحكام» الذي اودع فيه كل عبقريته في علم الاصول ، تماماً كما فعل بالنسبة لعلم الكلام عندما الف كتابه «ابكار الافكار» ، وفي الفلسفة عندما كتب «دقائق الحفانق» (۱۱) فلم تفد مكانة الأمدي المرموقة بين علماء مصر ، ولا مشيخته للجامع الظافري ، ولا محبة العديد من رجال الفكر والفلسفة له واعجابهم الشديد بشخصيته ، من تفتيت صلابة موقف حسّاده منه ؛ فاضطر ازاء ذلك الى الخروج من مصر كلها ؛ سنة ١٢١٨/ ١١١٠ الفلسفة بالقاهرة . ثلاثة وعشرين عاماً من الاستاذية للعلوم العقلية في دوائر الفلسفة بالقاهرة .

لقد كان خروج الأمدي «عن مصر الى الشام» (٢٠٠٠) ، كأنه هروب بجلده من فعل حسّاده والمؤلبين عليه ؛ فتكرر معه ما حدث له ببغداد قبل ربع قرن من الزمان ؛ لكنه هذه المرة في أشد حالة ، اذ «خرج متخفياً الى حماه» (٢٠٠٠) . أمّا لماذا اختار حماه دون غيرها من مدن الشام ، فهذا ما لا تفصح عنه المصادر القديمة ؛ لكننا نعتقد أن الأمدي ، وقد بلغ سن الرابعة والستين من عمره ،

Sourdel, E.I., I, p. 434b (17)

<sup>(</sup>١٧) الزركلي ، الاعلام ، ١٥٣/٥ .

<sup>(</sup>١٨) ايضا ، الاقتباس السابق ؛ وقارن : Sourdel, op. cit., p. 434

<sup>(</sup>١٩) سأتحدث عن هذه الكتب فيها بعد .

<sup>(</sup>٢٠) القفطي ، تاريخ الحكماء ، ط . لبرت . ص ٢٤٠-٢٤١ ، ط . القاهرة . ص

<sup>(</sup>٢١) انظر: الزركلي، الاعلام، ١٥٣/٥.

آثر مجلس الملك المنصور (٢٢) ، صاحب حماه ، الذي وصف بأنه «احد العلماء بالتاريخ والادب» (٢٣) ، ولأنه كان «يجب العلماء ، ورد اليه منهم جماعة كبيرة مثل الشيخ سيف الدين الآمدي (٢١٠) . وكأن الآمدي قصد الملك المنصور لتحقق الطمأنينه من حاكم عالم ، والذي يمتلىء بلاطه بالعلماء يقارب عددهم المائتين ؛ فههنا لا يجد الآمدي محاسدة ، بل يجد كل التقدير والاحترام .

ولم تدم اقامة الآمدي في بلاط الملك المنصور اكتر من عامين ، فلقد توفي الاخير سنة ١٢٢١/٦١٧ (٢٠) ، فيا كان من الملك المعظم (٢٠) ، صاحب دمشق ، الذي كان هو الآخر من افاضل العلماء الملوك في عصره (٢٠) ، الآ دعوة الآمدي الى زيارته في دمشق ، فلبّى هذا الدعوة ، فولاه الملك المعظم مرتبة الاستاذية في المدرسة العزيزية (٢٠) . وهنا يتلقّى الآمدي تبجيلاً فريداً في كنف رعاية الملك المعظم قرابة سبع سنوات ، منذ ان «استوطن دمشق ، وتولى بها التدريس في مدرسة من [اهم] مدارسها (٢٠) وبالرغم من تقدمه بالسن ، لم يفتر حماسه للفلسفة ، ولا خفّ نشاطه في التأليف ، بل وجدناه بستغرق كل طاقته للتدريس ، ايضاً ، على نحو ما فعل في القاهرة وحماه .

<sup>(</sup>٢٢) ابو المعالي ، محمد بن عمر المنظفر ، تــوفي ١٢٢١/٦١٧ ، ملك حماه بعــد ابيه المظفر ، اشتهر بلاطه بنخبة ممتازة من العلماء في عصره . (انــظر : الزركــلي ، الاعلام ، ٧٠٤/٧ ، وبروكلمان :P.396 (ا.p.324; (1st.) العلام ، ٧٠٤/٧ ، وبروكلمان :G.A L., (1st.) الم.

<sup>(</sup>٢٣) انظر : الزركلي ، الاعلام ، ٢٠٤/٧ .

<sup>(</sup>٢٤) الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ٣٣٧ ـ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢٥) الزركّلي ، الاعلام ، ٥/١٥٣ ؛ وربما توفي سنة ٦١٦ ، انظر : الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٢٦) شرف الدين عيسى بن ابي بكر محمد بن ايوب ؛ ابن الملك العادل ، وصاحب دمشق ، توفي ١٣٢٧/٦٢٤ ، كان عالما جليـلا واديبا رفيعـا . انظر الـزركلي ، الاعلام ، ٧٩٣/٥٠ .

<sup>(</sup>۲۷) قارن : الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ۲۷٦ ـ ۲۹۰ .

<sup>(</sup>۲۸) انظر: Sourdel, E.I., I,P. 434 b

<sup>(</sup>٢٩) القفطي ، تاريخ الحكماء ، ط . لبرت ، ص ٢٤٠ ـ ٢٤١ ؛ ط . القاهرة ، ص ١٦١

وعنده توفي الملك المعظم سنة ٢٢٧/٦٢٤ ، كان الآمدي قد بلغ ذروة مجده بتميّز مكانته المرموقة في استاذيته للعلوم العقلية لمدة سبع سنوات . وها هنا ، بلغ الآمدي سناً عالية هي الثالثة والسبعون ، فبدا كأنه حصل على كل ما كان ينشده من الرفعة والشهرة والمجد .

لكن الآمدي لم يكن محظوظاً في دنياه مع الناس ؛ ولعلّ هذه هي سنة العباقرة في التاريخ الانساني ، حيث لم تلبث الاحداث بعد وفاة الملك المعظم ان امتحنت الآمدي في صميم عبقريته ، فلقد مرّت دمشق خلال العامين ٢٢٤/٢٢٤ ـ ١٢٢٧/٢٢٤ باضطراب شديد (٢٠٠٠) ، انتهى بفتحها عنوة من قبل الملك الكامل (٣٠٠) ، الذي سلّمها الى شقيقه الملك الاشرف (٣٠٠) ؛ وكلا هذين الملكين ، وربما معا ، ساهم في اضرار الآمدي ، بعد ان مرّ عليه استاذاً في المدرسة العزيزية خمسة أعوام بكاملها ، حتى سنة ١٢٣٢/٦٣٠ ، وقد بلغ سن التاسعة والسبعين ، فلقد صدر قرار ملكي بعزل الآمدي عن كرسي الاستاذية (٣٠٠) . وهذا ، اعتكف الآمدي في منزله بدمشق ، حتى «توفي في صفر الاستاذية (٣٠٠) .

<sup>(</sup>٣٠) بعد وفاة المعظم ، تولى حكم دمشق ابن الملك الناصر ، صاحب الكرك ، فلم يلبث عمه الملك الكامل ان رده عن دمشق الى الكرك ، وترك ثمانة الاشرف عليها ؛ فدام ذلك زهاء عامين (انظر : الحنبلي ، شفاء القلوب ، ٣٤٣ ـ ٣٥٨ ؛ و قارن : الزركلي ، الاعلام ، ١٠/٣) .

<sup>(</sup>٣١) ابو المعالى ، محمد بن ابي بكر محمد بن ايوب ، توفي سنة ١٢٣٨/٦٣٥ ، تولى سلطنة مصر بعد ابيه سنة ١٢١٨/٦١٥ ، ثم توسّع ملكه الى الشام ، فالجزيرة بين الرها وآمد . (انظر : الزركلي ، الاعلام ، ٢٥٥/٧) .

<sup>(</sup>٣٢) ابو الفتح ، موسى بن ابي بكر محمد بن ايوب ، توفي سنة ١٢٣٧/٦٣٥ ، ملك الجزيرة بين الرها والخابور ، وكان اولا في الرقة ، ثم نزل له الكامل عن دمشق سنة ١٢٢٩/٦٢٦ ، فأصبحت مقر ملك. . (انظر : السزركيلي ، الاعلام ، ٨٠ ١٨٠-٢٨١ ؛ وقارن : الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ٢٩٠ ـ ٢٩٩)

<sup>(</sup>٣٣) انظر : Sourdel, E.I., I.P.434b الذي يرى انه عزل بعد سنة ١٢٣٢/٦٢٩ ، في حين يفهم النص من القفطي انه عزل ، فأقام «بمنزله شهورا قليلة ومات» (تاريخ الحكياء ، ط . لبرت ، ص ٢٤٠ ـ ٢٤١ ؛ ط . القاهرة ١٦١) لاجل ذلك رجحنا التاريخ ١٢٣٣/٦٣٠ ؛ راجع ما سنقوله بعد .

۱۳۲/ تشرین ثان ۱۲۳۳ ۱ ۱٬۳۱۳ .

ومحنة الأمدي ، هذه ، بحاجة الى فحص دقيق عن ظروفها ، وأسبابها ، وناريخها ، وما تركته من آثار في شخصية الأمدي وهو في سن الثمانين . وهذا الفحص يتفرع الى ثلاث مسائل هي :

المسألة الاولى ان الاشرف هو صاحب القرار في عزل الأمدي ، بعد أن عاصره من سنة ١٢٣٢/٦٣٠ تاريخ دخوله دمشق ، الى سنة ١٢٣٢/٦٣٠ بعد فتح آمد وانتزاعها من المسعود ممدود الارتقي (٢٠٠٠) . وبعد عودته الى دمشق ، عزل الأمدي بقرار مفاجيء في السنة نفسها ؛ وذلك من صفة التطرف في تدريس العلوم العقلية في حلقات درس الأمدي .

المسألة الثانية / ان الكامل هو الذي دفع شقيقه الاشرف الى اتخاذ قرار عزل الأمدي ، خصوصاً بعد ان تم فتح آمد (٢٠٠٠) ، فظهر للملكين الايوبيين ان الارتقي المخلوع عن عرشها قد سبق له أن راسل الآمدي ، فدعاه الى تولى منصب قاضي آمد ؛ فاستنكر الكامل صمت الآمدي عن المراسلة ، «فرفعت يده عن المدرسة [العزيزية] ، وتعطل ، واقام بمنزله شهوراً قليلة ومات (٢٧٠) .

المسألة الثالثة/ تشير المراجع الى محنة الأمدي على يد الكامل (٣٠٠)، او الاشرف (٣٠٠)؛ والصحيح انها اشتركا معاً في اتخاذ هذا الموقف، ونفذه الاشرف بقرار منه باعتباره صاحب دمشق؛ بعد عودة الشقيقين من فتح آمد في سنة ١٢٣٣/٦٣٠؛ الى دمشق؛ ومنها ذهب الكامل الى مصر. (٠٠٠)

Ibid., l.c. (٣٤)

<sup>(</sup>٣٥) انظر : الحنبلي ، شفاء القلوب ، ص ٣١٣ ـ ٣١٤ ؛ وقارن : القفطي ، تاريخ الحكهاء ، ط . ٢٤٠ ـ ٢٤١ .

<sup>(</sup>٣٦) القفطى ، الاقتباس السابق .

<sup>(</sup>۳۷) ايضا ، نفسه .

<sup>(</sup>۳۸) يراجع مثلا ، بروكلمان ، Supplementbande, I, P. 678

<sup>(</sup>٣٩) انظر ، مثلا ، سورديل ، £434 ار. (٣٩)

<sup>(</sup>٤٠) الحنبلي ؛ شفاء القلوب ، ص ٣١٤ .

وفي كل الاحوال ، ان قراراً ملكياً اتخذ بحق الأمدي ، فعزل عن المدرسة العزيزية ، متهاً في افراطه التدريس الفلسفي ، او لموقفه السياسي من صاحب آمد ؛ فالمصادر لا تخبرنا على الاطلاق ان الآمدي لقي عنتا في دمشق ، من الفقهاء كها حدث في القاهرة وبغداد ؛ كها ان المصاد لا تشير ابدا الى أنه قبل بمراسلة الارتقى ، او ردّ عليه ، او قبل دعوته لتسلم القضاء في آمد . وفي الحالتين ، اضفى المؤرخون على حكاية العزل نسيجاً من الاضرار في شخصية الأمدي العلمية والعقائدية ، حتى قبل في حقه ، فيها بعد ، انه «كان يترك الصلاة ، ونفي من دمشق لسوء اعتقاده»(١٠٠) .

والذي أميل اليه ، أن سراً غامضاً يكمن في محنة الأمدي سنة ١٢٣٣/٦٣٠ ؛ فالرجل عايش مسألة الصراع على عرش دمشق سنة ١٢٢٩/٦٢٦ ، فاستغل حاسدوه من موقف له او ميل الى الملك الناصر ، الذي كان ابن صديقه الملك المعظم . ان توثيق هذه المسألة مطلوب في المستقبل عندما تكشف لنا المصادر عن مثل هذه الحالة الممكنة . اذن ، فوراء عزله ليس ما يقال من الافراط في العلوم العقلية ، بقدر ما يكمن دافع الاضرار بشخصية الأمدي من حاسدين استحال الى قرار سياسي ، فنسج حوله ، فيها بعد ، ما اسميناه غير مرة آفة المؤرخين المتأخرين ، وهي النقل غير الدقيق .

لقد توفي الأمدي ، ودفن بسفح قاسيون دمشق ؛ فكانت عبقريته ضحية نزاع عائلي ، لبس ثوباً تاريخياً على مرّ الزمان . فقد كان فقيه الشافعية ، وفيلسوفها ، ولا نظير له بين المتأخرين .

وبناء على ماتقدم، ان من الضروري ان يبحث الآمدي بعيدا عن اقوال المتأخرين، فهي متحاملة مشكوك فيها كل الشك. ولأننا هنا نتناول سيرته

<sup>(</sup>٤١) انظر : الذهبي ، ميزان الاعتدال ، القاهرة ١٩٠٧/١٣٢٥ ، ١٩٩٩١ .

بصورةٍ عامة ، ولا مجال لدينا لدراسة التفصيلات في كل منعطفات حيانه وبناء شخصيته ، اذكر القاريء بما نقلناه عن القفطي (توفي ١٤٦ / ١٢٨) الذي عاصر الأمدي في مصر ، فهو يذكره بكل تقدير (١١٠ اما ابن ابي اصيبعة (توفي ١٦٦٨ / ١٢٦٩) ، فهو تلميذ الأمدى في دمشق ، رآه واخذ عنه ، ودرس الفلسفة عليه ؛ ووصفه بقوله (١١٠ :

«كان اذكى اهل زمانه، واكثرهم معرفة بالعلوم الحكمية.. وكان اذا نزل وجلس في المدرسة، والقى المدرس، والفقهاء عنده، يتعجب الناس من حسن كلامه في المناظرة والبحث. ولم يكن احد يماثله في سائر العلوم».

اما ابن خلكان (توفي ٦٨١ / ١٢٨١)، فهو يذكره بتقدير، ويسخر من تحامل حساده وافراطهم التعصب عليه (١٠٠٠). وهذا كله يؤكد مانسراه من أن المصادر المتأخرة بعد ذلك ، يجب ان تدرس نصوصها بعناية وحذر (١٠٠٠).

ان سيرة الأمدي التي نَيَّفتْ على الثمانين عاماً، كانت مليئة بمختلف الانشطة العلمية، غير الاستاذية والتدريس، ابرزها التأليف؛ فقد وصف القفطي هذا النشاط بأن «تصانيفه في الآفاق مرغوب فيها»(١٠٠٠. وهذا يأتي من

<sup>(</sup>٤٢) انظر: القفطي، تاريخ الحكماء، ط. لبرت، ص ٢٤٠ ــ ٢٤١، وط. القاهرة، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٤٣) عيون الانباء في طبقات الاطباء، نشرة مللر A. Muller، القاهرة ١٢٩٩ ـ ١٣٠١ / ١٣٠١ م. ١٣٠٠ م. ١٨٨٢ - ١٨٨٤ م. ١٩٦٠ م. ١٩٦٠ م. ١٩٨٠ م. ١٩٦٠ م. ١٩٨٠ م.

ر ٤٤) انظر: ابن خلكان، وفيات الاعيان، ط. القاهرة ١٣١٠ / ١٨٩٢ / ٢٢٩ ـ ٢٣٠ . ٣٣٠؛ وقارن نشرة محمد محيى الدين عبد الحميد، القاهرة ١٩٤٨، ٢ / ٤٥٥.

<sup>(</sup>٤٥) هذه المصادر كثيرة ومتنوعة ، تمتد بين منتصف القرن الثامن الى نهاية القرن الحادي عشر الهجريين؛ ولامجال لدينا لدراسة نصوصها وتوثيق سيرة الآمدي فيها ، على امل العودة اليها في دراسة مفصلة عن الآمدي .

<sup>(</sup>٤٦) انظر: القفطي، تاريخ الحكماء، ط. لبرت، ص ٧٤٠\_ ٧٤١؛ وط. القاهرة، ص ١٦١.

القدرة الفائقة على الاحاطة بالعلوم العقلية بجلاء، لكنه، كما يبدو من حديث ابن ابي اصيبعة، «كان نادراً ان يقريء احداً شيئاً من العلوم الحكمية» (٧٠٠). من هنا جاءت شهرته عند المحدثين انه «صاحب المصنفات في الفقة، والمنطق، والحكمة، وغيرها» (٩٠٠)؛ وان «له نحو عشرين مصنفاً» (٤٠٠). وفي هذا المجال، يقول حسن محمود عبد اللطيف (١٠٠٠): «اما مؤلفات الأمدي؛ فهي تتسم جميعاً بالطابع العقلي سواء كانت عقلية صرفة او مزيجاً من العقل والنقل، وهي تشمل مجالات ثلاثة من الثقافة [العربية] الاسلامية، هي: الفلسفة، واصول الفقه، وعلم الكلام. وتبلغ بضعة وعشرين كتاباً تحتل مكانة بارزة في تاريخ تطور هذه العلوم» (١٠٠).

ولكي نحيط بمؤلفاته بايجاز، نذكر أن القفطي (٥٠٠) ذكر له اربعة كتب؛ بينها اشار ابن ابي اصيبعة (٥٠٠) الى تسعة عشر عنواناً، عاد ابن خلكان (٥٠٠) فأختصرها الى ثمانية عنوانات؛ وهكذا تستمر قوائم مؤلفاته لحند المتأخرين. ونحن هنا لسنا معنيين بتفصيل الحديث عن مؤلفاته من الناحية الببليوغرافية، لكن تقدير موضع مثل هذه التفصيلات في غير دراستنا هذه، التي تهتم بكتابه «المبين»، اولا وبالذات. وعلى الرغم من ذلك، لاأرى ضيراً من تثبيت عنوانات مؤلفاته التي وصلت الينا.

فمن مؤلفاته المطبوعة.

<sup>(</sup>٤٧) انظر: ابن ابي اصيبعة، عيون الانباء، ط. مللر، ٢ / ١٧٤، وط. بيروت، ص ٢٥٠٠.

<sup>(</sup>٤٨) عباس القمي، الكني والالقاب، ٢ / ٦.

<sup>(</sup>٤٩) انظر: الزركّل، الاعلام، ٥ / ١٥٣.

<sup>(</sup>٥٠) تراجع مقدمته، لنشرته كتاب غاية المرام في علم الكلام للآمدي، القاهرة ١٣٩١ / ١٩٧١، (التي يقول انه اختصر فيها دراسته للكتاب في رسالته للماجستير، مكتبة كلية دار العلوم، جامعة القاهرة)، ص ٩ تعليق ٨، ص ١٢ تعليق ٤.

<sup>(</sup>٥١) ايضا، ص ١٢.

<sup>(</sup>٥٢) تاريخ الحكماء، ط. لبرت، ص ٢٤٠ ـ ٢٤١؛ وط. القاهرة، ص ١٦١.

<sup>(</sup>٥٣) عيون الانباء، ط. مللر، ٢ / ١٧٤، وط. بيروت ص ٦٥١.

<sup>(</sup>٤٥) وفيات الاعيان، ط. القاهرة ١ / ٣٣٠، وط. عبد الحميد، ٢ / ٤٥٥.

- \_ كتاب الاحكام في اصول الاحكام (٥٠٠)
  - \_ منتهى السؤ ل<sup>(٢٥)</sup>.
  - غاية المرام في علم الكلام (٥٠).

والأول واضح من عنوانه انه في الاصول، ومفصل، جاء في اربعة اجزاء؛ والثاني مختصره، وقد كان معتمداً في تدريس هذه المادة في الجامع «الازهر في الثلاثينات من هذا القرن»(٥٠٠).

اما ماوضل الينا من مؤلفاته، المخطوطة، فهي:

- ـ أبكار الافكار'''.
- ـ دقائق الحقائق(١٠).
  - \_ كتاب الجدل<sup>(۱۸)</sup>.
- \_ كشف التمويهات(١٢).
- ـ المآخذ على الوازي(١٣).
- ـ واخيرا، كتابه «المبين»، الذي سأتحدث عنه بعد قليل، بالتفصيل.

اما عنوانات كتبه الاخرى، التي نجدها على احسن الصور عند ابن ابي اصيبعة كما رأينا، فهي لكتب لم تصل الينا الله وياللأسف. لكن ماوصل الينا

- (٥٦) ط. صبيح، القاهرة، بلا تاريخ.
- (٥٧) نشرة حسن محمود عبد اللطيف، القاهرة ١٣٩١ / ١٩٧١.
  - (٥٨) ايضا، مقدمة ناشر «غاية المرام»، ص ١٢.
- . G.A.L., (2nd. ed.), I, p. 494; S., I, p. 678 ; يراجع بروكلمان:
  - (٦٠) يراجع بروكلمان: S., I, p. 678.
    - . Ibid., l.c. (71)
  - (٦٢) قارن بر وكلمان: G.A.L., I, p. 592; S., I, p. 678
- (٦٣) يراجع مايقوله حسن محمود عبد اللطيف في نشرته لكتاب غاية المرام، ص ٥٥٦ برقم ٢٤٨.
- (٦٤) ابن أبي اصيبعة، عيون الانباء، ط. مللر، ٢ / ١٧٤، وط. بيروت، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٥٥) في اربعة اجزاء، ط. القاهرة ١٣٣٢ / ١٩١٤؛ كذلك ط. الحلبي، القاهرة ١٩٦٧.

منها، وبعضها مؤلفات فلسفية ضخمة، تتصل اتصالاً وثيقا بالعلوم العقلية؛ اصول الفقه والجدل والفلسفة (٢٠٠٠). اما المنطق، فقد كان الآمدي استاذاً كبيراً فيه، ومن اشهر رجال المدرسة المشرقية السينوية بكل تفاصيلها (٢٠٠٠).

ومن قائمة مؤلفاته التي وصلت الينا نعرف جملة امور، ابرزها:

اولا: تعرضت كتب الآمدي، خصوصاً الفلسفية منها، للتلف والضياع فلم يحفظ منها الكثير.

ثانياً: شهرة الأمدي في العصر الحديث كمؤلف في اصول الفقه تفصيلًا، واكاذاً.

ثالثا: لايعرف الباحثون له نصاً عقلياً غير كتابه «غاية المرام في علم الكلام».

رابعاً: أن العناية بنشر كتب الأمدي المخطوطة التي حفظت ضرورة يجب ان تحمل اعباءها الدوائر الفلسفية العربية، لكي يضاف شيء جاد الى تراثنا الفلسفي العربي.

خامساً: ان نشرتنا لكتابه «المبين» اسهام واضح في الكشف عن اصالة الأمدي وبحمه ودراسة ما لم ينشر من مؤلفاته.

ولعلنا لانبالغ كثيراً اذا مازعمنا، هنا، ان الكشف الدائم عن مؤلفات الأمدي سيتيح الفرصة لباحثين تالين لدراسة فلسفته على نحو افضل مما سأفعله في هذه الدراسة الموجزة الموجهة الى كتاب واحد.

(٩٥) يراجع مايقوله سورديل: E.I., I, p. 434 b.

<sup>.</sup> Rescher, The Development of Arabic Logic, p. 186 : انظر : (٦٦) انظر

### (۳) التعريف بكتاب «المبين»

اعتمدنا في تحقيق نص الكتاب على : (١)

- ۱ ـ مخطوط تونس، برقم 2818. Mss، وقد رمزنا له بالحرف (س).
- ٢ ـ مخطوط دمشق، برقم ٩١٩٩ عام، وقد رمزنا له بالحرف (ق).
- ٣ ـ مخطوط اسطنبول، مكتبة علي اميري برقم ١٢٠٩، وقد رمزنا له بالحرف (ل).

ان نشرتنا لنص هذا الكتاب، كاملاً، هي أول مرة؛ اذسبق ان نشر ولهلم كوتش واغناطيوس عبده خليفة النص ناقصاً اقل من نصف الكتاب، بالاستناد الى مخطوط اسطنبول (ل) المبتور؛ وذلك في سنة ١٩٥٤ (٢٠)؛ وقد رمزنا لهذه النشرة بالحرف (م). وهنا، يجب ان نلاحظ ان الكتاب كان مجهولاً لدى المؤلفين المحدثين، كبروكلمان في اصل كتابه (٢٠) وذيله (٢٠) ومقالته عن الأمدي في الموسوعة الاسلامية (٢٠)؛ وتبعاً لذلك، لم يعرفه الباحثون

<sup>(</sup>۱) يراجع وصفنا التفصيلي لهذه المخطوطات فيها بعد. اما بخصوص الصورة الفوتوغرافية المحفوظة في مكتبة المجمع العلمي العراقي، ببغداد، برقم ٤١ / لغة (انظر: عواد، ميخائيل، مخطوطات المجمع العلمي العراقي، بغداد ١٣٩٩ / ١٩٧٩، ١ / ١٧٦ ـ ١٧٧)؛ فقد رمزنا لها بالحرف (د).

<sup>(</sup>٢) مجلة المشرق، ٤٨ (١٩٥٤) ص ١٦٩ ـ ١٧٨؛ وراجع ما سنفصل القول في هذه النشرة، فيها بعد.

<sup>.</sup> G.A.L., (ist. ed.), I, pp. 393, 454, (2nd. ed), I, pp. 494, 592 (\*)

<sup>.</sup> Supplementbande, 1, pp. 678, 816 - 817 ( **\$** )

<sup>(</sup>٥) دائرة المعارف الأسلامية، ٢ / ٣١٨ - ٦١٨ E. I, Ist. ed ٦١٩ - ٦١٨ من الترجمة العربية.

الاخرون (٢) على الرغم من الاشارة الواضحة التي نجدها عند ابن ابي اصيبعة (١) الى عنوان الكتاب في قائمة مؤلفات الأمدي التي ذكرها بعد سيرته ، وقد مر على ظهور طبعة «عيون الانباء» ، نشرة مللر A. Muller مائة عام . ولعل كل هذا الاغفال يعود في اساسه الى اعتماد الباحثين على بروكلمان الذي لاترد فيه اشارة على الاطلاق الى الكتاب في فهارسه التفصيلية (١٠٠٠) . وتبعا لذلك ، نلاحظ جهل المراجع العربية الحديثة بالكتاب (٢) ، على الرغم من تنصيص اسماعيل البغدادي على الكتاب في سنة ١٩٤٧ / ١٩٤٧ ، وهي السنة التي تم فيها نشر كتابه «ايضاح المكنون» (١٠).

ومعنى هذا لم نعثر على اشارة صريحة الى كتاب «المبين» الا في سنة ١٩٥٤ في النشرة الناقصة لنصه في مجلة «المشرق»(١١). ومع ذلك بدا الكتاب والمؤلف غامضين كل الغموض للناشرين كوتش و خليفة، فلم يستطيعا توثيقه تبعاً لمصدر قديم او مرجع متأخر. وهنا، على الرغم من هذه النشرة الناقصة، يبقى الباحثون المعاصرون غير مطلعين على الكتاب او توثيقه او معرفته، على انهم بدأوا يشيرون الى عنوانه، كما فعل حسن محمود عبد اللطيف عندما ذكره عابراً بين مؤلفات الأمدي في مقدمة نشرته لكتاب «غاية المرام» سنة ١٣٩١ /

, ment of Arabic logic, p. 186

<sup>(</sup>٦) قارن مثلا ماكتبه كولدتسيهر، موقف اهل السنة القدماء من علوم الاوائل، ضمن:  $^\prime$  كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية لعبد الرحمن بدوي، ط. اولى، القاهرة Goldziher, I.  $^\prime$  (انظر: ط $^\prime$ )، القاهرة 1970، ص 117  $^\prime$ ) وهذا يقابل 1982 Stellung der Alten Islamischen Orthodoxie zu den Antiken (Wissenschaften: in:  $^\prime$ ) عند الأمدي في الطبعة S.A. I.O., 1916, pp. 38 - 40 Rescher, The Develop: وراجم:  $^\prime$ 0 وراجم:  $^\prime$ 0 وراجم:  $^\prime$ 1 قال من الموسوعة الاسلامية (E. I., I, p. 434 b) وراجم:

<sup>(</sup>٧) عيون الانباء، نشرة مللر، ٢ / ١٧٤؛ ط. بيروت، ص ٦٥١.

<sup>(</sup>A) تراجع مادة (كتاب) و (المبين) في: Brockelmann, S., 111, pp. 942, 988

<sup>(</sup>٩) انظر، مثلاً، الزركلي، الاعلام، ٥ / ١٥٣.

<sup>(</sup>١٠) انظر: المغدادي، ايضاح المكنون، اسطنبول ١٩٤٧، ٢ / ٣٢٧.

<sup>(</sup>۱۱) ٤٨ (جـ ٦) ١٩٥٤، ص ١٦٩.

١٩٧١ (١١)؛ فقال عن الكناب المبين، انه «كما يبدو من تسميته يتناول بالشرح مصطلحات اكشرها فلسفي . . ويوجد . . في ظاهرية دمشق (١٣). وهذا الكلام غير الموثق في حد ذاته يثبت ان واحداً من المعنيين بالأمدي ، لا يعرف بوضوح طبيعة الكتاب ، فلم يطلع على مخطوط دمشق الذي يشير اليه ، كما انه لا يعلم على الاطلاق بنشرة «المشرق» التي مر عليها حتى ذلك الوقت ستة عشر عاماً .

وهنا نصل الى توثيق عنوان الكتاب؛ فالمخطوطات الثلاث التي بين ايدينا اختلف فيها العنوان على النحو الآتي:

١ \_ كتاب المبين في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين، (س).

٢ \_ كتاب المبين في شرح معاني الحكماء والمتكلمين، (ق).

٣ ـ كتاب المبين في شرح معاني الفاظ الحكماء و المتكلمين، (ل) وتبعاً له في (م).

ان ورود العنوان على هذا النحو، يبين ان الاختلاف في الاكتفاء بلفظ (الفاظ)، او استبدالها بلفظ (معاني)، او جمعها معاً. لكن الذوق يفترض الفصل بين هذين اللفظين، والابقاء على واحد منها. وهنا رجحت قراءة (س)، لانها بدت لي ذات علاقة بما يقوله المؤلف في آخر مقدمته للكتاب فالكتاب، على ماسنرى، يشرح الالفاظ وفق قواعد فن التعريف، المعروفة لدينا الآن في رسائل الحدود والرسوم، ولايشرح معانيها كما يفهم من سياق مقدمة المؤلف؛ لان شرح اللفظ غير معنى اللفظ؛ فالاول يدخل في الحد والرسم، والثاني يقع تحت مؤدى المفهوم concept.

وبناء على ماتقدم، فقراءة ابن ابي اصيبعة (١٠) للعنوان فيها لبس، تابعه على

<sup>(</sup>١٢) انظر التعليق (٥٠) السابق، ص ١٠٧، حيث فاتني أن أذكر هناك أنّي مدين لهذه الاشارة بالاطلاع على مخطوط دمشق.

<sup>(</sup>١٣) انظر: حسن محمود عبد اللطيف، مقدمته لكتاب «غاية المرام»، ص ١٢.

<sup>(</sup>١٤) يراجع النص، في نشرتنا، المقدمة، تعليق ٢٢

<sup>(</sup>١٥) عيونَ الانباء، نشرة مللر، ٢ / ١٧٤، وط. بيروت، ص ٢٥١.

مايبدو البغدادي (١١) عندما ذكراه «كتاب المبين في معاني الفاظ الحكاء والمتكلمين»؛ فاسقاط لفظ الشرح هنا، بتقديرنا، يجعل من مادة الكتاب تبحث في المعنى دون التعريف. اما ما اشار اليه حسن محمود عبد اللطيف (١١) بأن العنوان «المبين عن معاني الفاظ الحكاء والمتكلمين»، فتحريف (في) على (عن) غير سليم نهائيا، لان (المبين) لا تنسجم مع (عن)، ولو قدرناها (المبين) لمالت الى (عن) بدلاً من (في). لكن ذلك كله ليس صحيحاً؛ فالعنوان الصحيح بحسب ماينص عليه المؤلف في مقدمته بلا ادنى ريب؛ عندما يقول: «.. وسميته: المبين في شرح الفاظ الحكاء والمتكلمين» (تبعاً لمخطوطي س، ل) مع ثبات عنوان مخطوط (س).

ان «كتاب المبين في شرح الفاظ الحكهاء والمتكلمين» من مؤلفات الأمدي الفلسفية، وكتبه بناءً على طلب (احدهم). ولاجل ذلك نحتاج، هنا، ان نتعرف على هذه الشخصية التي كتب الأمدي شرح الفاظ الفلاسفة له، فذلك يميط اللثام عن الغموض في تاريخ تأليف الكتاب. فالآمدي يقول: (١٨)

«... فانه لم تزل دواعي آلهمة داعية، ومباديء العزيمة بادية ، الى خدمة المولى، الصدر، الفاضل، الكامل، رئيس العلماء، سيد الفضلاء، جمال الاسلام، شرف الانام، اسد الشريعة، ذي المنزلة الرفيعة، مرتضى الدين، خاصة امير المؤمنين، جمع الله به شمل العلوم والمناقب، كما احله منها اعلى الاماكن والمراتب، لشرف احسانه اليّ، وكرم امتنانه عليّ، بخدمة سمية، وهدية سنيّة من العلوم العلوية، والآثار النفيسة؛ وماعساه ان يكون هو أسّه ومبناه، ومنه مبدؤه، واليه منتهاه. حتى اشار، اعلى الله مراتبه، بوضع مختصر جامع لشرح....»(١٠).

<sup>(</sup>١٦) ايضاح المكنون، ٢ / ٣٢٧.

<sup>(</sup>۱۷) مقدمته لكتاب «غاية المرام»، ص ١٢.

<sup>(</sup>١٨) يراجع النص، في نشرتنا، مقدمة المؤلف.

<sup>(</sup>١٩) يلاحظ النص في نشرتنا، وقارنه بالجهاز النقدي، فهناك تقرأ مثلاً (الصدر) على (١٩) الصديق)؛ وهي مسألة تستحق النظر. فهذه الصفة لاتكون بالنسبة للآمدي الا في اثنين من ملوك بني ايوب، هما المنصور (صاحب حماه)، والمعظم (صاحب دمشق)؛ فلاحظ ماسنقوله بعد.

ان هذا النص غير واضح؛ بل يبدو غامضاً، عندما ينظر اليه أول مرة. وبعد بحثنا في سيرة الآمدي، تتضح لنا هنا اقواله، لكنها بحاجة الي تحليل. دقيق. فالنص يشير الى:

١ - ان الأمدي الف كتابه «المبين» بناء على طلب مسؤ ول كبير في الدولة؛
 (الصدر).

٢ .. أن صفة هذا المسؤول أنه (رئيس العلماء).

٣ ـ ان خاصيته الدقيقة، كما ينص الأمدي، انه كان من (خاصة امير المؤمنين).

فالكتاب، اذن، كتب بناء على رغبة واحد من ملوك بني ايوب؛ فهؤلاء وحدهم الذين يتمتعون بهذه الخاصية التي اطلقها الآمدي في الفقرة ٣ منذ عهد صلاح الدين الايوبي(٢٠٠). ومعنى ذلك لدينا ستة احتمالات نسوقها على التوالى تاريخياً بحسب سيرة الآمدي:

الاحتمّال الاول ـ ان يكون الآمدي ألف الكتاب لواحد من اسرة الخليفة في بغداد؛ لكن كل الدلائل تشير الى انه ترك بغداد سنة ٩٠٠ / بغداد الكن كل الدلائل تشير الى انه ترك بغداد سنة ١٩٠٠ لل عيانه الاجتماعية، فكيف يصل الى (خاصة امير المؤمنين)؟ ان هذا الاحتمال مرفوض من روح النص عند الآمدي؛ لان المسؤ ول هذا احسن اليه وكرمه، فخدمه الآمدي. وهذا مالم يحدث في بغداد على الاطلاق.

الاحتمال الثاني \_ ان يكون الأمدي ألف الكتاب للملك الافضل نور الدين، الذي كان صاحب دمشق بعد وفاة والده صلاح الدين سنة ١١٩٣ / ١١٩٣. فلقد مر الأمدي بدمشق بعد تركه لبغداد سنة ٩٥٠ / ١١٩٤، وظل فيها زماناً؛ فهل يمكن افتراض ان يؤلف الأمدي كتابه بناء على رغبة الملك الافضل؟ ان هذا الافتراض، هو الآخر مرفوض، لان الأمدي لم يبق في دمشق غير مدة وجيزة تركها الى القاهرة. فلا يصح هنا ترجيح ان

<sup>(</sup>٢٠) انظر اخباره عند الحنبلي، شفاء القلوب، ص ٦٠ \_ ١٩٨.

تكون له منزلة مرموقة عند السلطان.

الاحتمال الثالث ـ ان الأمدي وصل الى القاهرة سنة ٥٩١ / ١٩٥ وعاش فيها حوالي ربع قرن من الزمان، حتى تركها في ٦١٥ / ١٢١٨، في ظروف سيئة تحدثنا عنها في سيرته. وفي القاهرة عاصر الأمدي الملك العزيز، والملك المنصور محمد (الطفل)، والملك الافضل نور الدين، والملك العادل، واخير الملك الكامل. وهؤلاء جميعاً لايشهد لهم التاريخ بأنهم كانوا معنيين بالعلماء حتى يصيروا سادتهم؛ فهم من اشد ملوك بني ايوب بأساً (ماعدا الطفل)، وانشغلوا بالحكم انشغالاً لاينطبق عليهم وصف الأمدى.

الاحتمال الرابع ـ ان الأمدي لجأ الى حماه ، فأكرمه الملك المنصور سنة ٦١٥ / ١٢٢١ وهي فرصة ذهبية ١٢١٨ ختى سنة ١٢١٨ وهي فرصة ذهبية للأمدي ان يكون ، كما رأينا في سيرته ، من العلماء البارزين في بلاط حماه . ان الملك المنصور ، وهذا حق ، كان من (الملوك العلماء) و (العلماء الملوك) ؛ كما كان معجباً بالأمدي اعجاباً شديداً . وهنا يظهر هذا الاحتمال مقبولاً من ناحية مدأنة ؛ وسنعود الله مرة اخرى .

الاحتمال الخامس ـ ان الأمدي انتقل بعد وفاة الملك المنصور سنة ١١٢١ لى دمشق بدعوة من صاحبها الملك المعظم حتى وفاة هذا الاخير سنة ١٢٢ / ١٢٢٧. فالملك المعظم هذا من العلماء الافاضل من ملوك بني ايوب، وقد كرم الأمدي بمنصب (الاستاذية) في المدرسة العزيزية. وهنا يظهر هذا الاحتمال، هو الأخر كالسابق، مقبولاً، وسنعود اليه مرة اخرى.

الاحتمال السادس ـ ان الأمدي عاصر بعد وفاة الملك المعظم، في دمشق، ملكين من بني ايوب، هما الملك الناصر (صاحب الكرك) حتى سنة ٦٢٦ / ٦٢٩، ثم بعده الملك الاشرف حتى عن استاذية المدرسة العزيزية بقرار

الاشرف، كما رأينا في سيرته، سنة ١٣٣/ ١٣٣٢. ولاتشير الحالة التاريخية لدمشق المضطربة خلال هذه المدة ان يكون الأمدي قد عرف طريقه الى البلاط. كما ان سيرة الملك الاشرف، رجل الحرب والسلطات، لاتشير، هي الاخرى، الى انه كان من العلماء. وهنا، فهذا الاحتمال هو الأخر، مرفوض لعدم سياقه ومنطق الاحداث في نص التاريخ ونص الأمدى.

ومعنى كل هذا الذي قلناه، ان الترجيح يذهب الى احتمالين هما الرابع والخامس. وبمعنى آخر، ان الأمدي الف كتابه «المبين» للملك المنصور مابين مرحم عنه عنه اثناء اقامته في حماه؛ او انه الفه في دمشق مابين سنتي ٦١٧ ـ ٢٤ هـ للملك المعظم. وكلا هذين الاحتمالين مقبول في ظاهر الحجة، بأن الملكين كانا عالمين، وان الأمدى كان مكرما في بلاطها على حد السواء.

لكن، ليس الامر كذلك عند فحص المسألة من الناحية التوثيقية. فالملك المنصور كان ميالاً الى العلوم، وبخاصة العقلية؛ وهنا نعثر على اشارة عند ابن ابي اصيبعة تؤكد ان الأمدي قد سبق له تأليف كتاب في الفلسفة للملك المنصور، هو «كتاب التمويهات في شرح التنبيهات، ألفه للملك المنصور صاحب حماه، ابن تقي الدين»(٢٠٠). اما الملك المعظم، فقد كان ميالاً الى العلوم الشرعية كثيراً، وما يؤكد هذا المعنى اختياره للآمدي استاذاً للفقهاء في المدرسة العزيزية. فالفارق واضح في العلاقة بين الآمدي من جهة وكل واحد من الملكين المذكورين؛ فالعلاقة بالاول عقلية، وبالثاني شرعية.

وخلاصة القول: ان كتاب «المبين» الفه الأمدي للملك المنصور، صاحب حماه، فيها بين ٦١٥ / ٦١٧١ / ٦١٧١؛ بلا ادنى شك. فهنا نستطيع ان نقطع بأنه الملك المنصور؛ لانه بحسب وصف الأمدي، «الصدر، (او الصديق). . . رئيس العلماء . . . خاصة امير المؤمنين» الذي مر بنا في نص مقدمته، الى ان يظهر في المستقبل ما يثبت غير هذا التخريج .

<sup>(</sup>۲۱) انظر: ابن ابي اصيبعة، عيون الانباء، نشرة مللر، ۲ / ۱۷۶، وط. بيروت، ص ۲۵۱ وقد وصلنا هذا الكتاب مخطوطاً في برلين ولندن؛ انظر: Rescher, : انظر: The Development of Arabic Logic,p 186

### (٤) وصف محتوى الكتاب

ونصل، الآن، الى وصف محتوى الكتاب الذي قال(٢٠) عنه المؤلف انه جاء مشتملاً على فصلين، الفصل الاول في عدة الالفاظ المشهورة، والفصل الثاني في شرح هذه الالفاظ. فالكتاب، اذن، من الناحية الفنية يحتوي على:

مقدمة الكتاب(٢٠٠٠).

- الفصل الاول، ويذكر فيه المؤلف قوائم بالالفاظ تجاوزت في عددها المائتين وستين مصطلحاً. وجاءت هذه الالفاظ مرتبة ترتيباً منسقاً بحسب الشرح في الفصل الثاني؛ اي بمعنى تتطابق الالفاظ هنا على شروحها فيها بعد تطابقاً كلياً. وكأن المؤلف قصد احصاء هذه المصطلحات الفلسفية التي سيحددها في مسارده.

- الفصل الثاني، ويذكر فيه المؤلف مسارد تلك الالفاظ، مشروحة شرحاً فلسفياً دقيقاً لا يخرج عن مراد الحدود والرسوم في ضوء نظرية التعريف السينوية التي تحدثنا عنها سابقاً (٢٠٠٠). وعند تصنيف هذه المسارد نلاحظ انها تشمل الالفاظ المستعملة في المنطق، ثم تليها الالفاظ المستعملة في الفلسفة بحقولها الرئيسة: مابعد الطبيعة، والطبيعة، والنفس، الخ.

ـ خاتمة قصيـرة، سريعـة، تفصح عن مـراد المؤلف ؛ أنّ يختتم الكتاب، بقوله: «وهذا ماأردنا ذكره من هذا الفن، والله اعلم بالغيب، أمين»(٢٠٠.

من تحصيل الحاصل ان نقرر هنا، ان النشرة الناقصة في مجلة «المشرق» ضمت المقدمة، والفصل الاول، ومسارد الالفاظ المستعملة في المنطق من الفصل الثاني، فقط. كما ان من الضروري معرفة ان حوالي ١٤٠ مصطلحا

<sup>(</sup>٢٢) يراجع النص، في نشرتنا، المقدمة، فوق التعليق ٤٣.

<sup>(</sup>٢٣) تحدثنا، قبيل الآن، عن هذه المقدمة عند الحديث عن تاريخ تأليف الكتاب، فلاحظ.

<sup>(</sup>٢٤) انظر ماقلناه في حديثنا عن رسالة الحدود لابن سبينا، قبل.

<sup>(</sup>٢٥) يراجع النص، في نشرتنا، خاتمة الكتاب.

فلسفياً نقص في مسارد النشرة الناقصة.

ومن هذا كله نلاحظ ان كتاب «المبين» يمثل نضج المصطلح الفلسفي وتطوره الاخير؛ فهو يتجاوز بعدة الالفاظ مافعله كل الفلاسفة سابقاً؛ بل انه يفوق جميع رسائل الحدود والرسوم التي بين ايدينا من مؤلفاتهم (٢١٠). وهنا تكمن القيمة العلمية في التعرف على مادة الكتاب، وهي تفوق ماسنجده بعد زمانه في مؤلفات التعريفات والمصطلحات الفلسفية.

لكن ، قبل تحليل مادة الكتاب ، لابد لنا من ان نلتفت الى انه متخصص في القراءة الفلسفية على نحو دقيق ، كما فعل الفلاسفة ، وليس كما فعل المهتمون بالمصطلحات فيها بعد ، فشملت مؤلفاتهم مختلف العلوم ، ولم تكن بمستوى الكتاب «المبين» في ضبط الالفاظ وشروحها . ومعنى هذا ان الكتاب فريد في ما يقدمه من احصائية الالفاظ الفلسفية وشروحها وفق نظام فلسفي -Philo . وبمعنى ، لم ينظم الأمدي الفاظه ، او مساردها فيها بعد ، وفق نظام الحروف Alphabetical System ، على النحو القاموسي المعروف (۱۲۰۰) بل انه سلك منهجاً دقيقاً في ايراد المصطلحات الفلسفية بحسب تسلسل بل انه سلك منهجاً دقيقاً في ايراد المصطلحات الفلسفية بحسب تسلسل الافكار المنطقية والفلسفية في البناء الفلسفي ، على نحو يتساوق مع الشكل التنظيمي لمؤلفات الفلاسفة الكبرى ، كالشفاء لابن سينا ، مشلا . فالتقسيمات اللفظية في ترتيب هذه المصطلحات هي تقسيمات مشائية معروفة في مدونات ارسطوطاليس ، في ماوصل من مترجمات كتبه الى العربية . وهذا كله ، سيحتاج منا الى فحص دقيق للمصادر التي استقى منها الأمدي معجميته الفلسفية هذه .

وهنا، يواجه الباحث في الآمدي انه الف الكتاب لحاجة ماسة في الدوائر الفلسفية للاستقرار على مدلول معين لكل لفظ فلسفي، بعد ان تنوعت الاتجاهات في المفاهيم والمعاني وتفسيراتها في مختلف المدارس الفلسفية المزدهرة

<sup>(</sup>٢٦) راجع ماسنقوله عن موازنة هذه المصطلحات، بعد.

<sup>(</sup>٢٧) المقصود هنا ترتيب الالفاظ بحسب تسلسل ابتجديتها، من ناحية، او اعادة الالفاظ الى جذورها اللغوية بتحصيل تسلسل قاموسي وكلتا الطريقتين لاتستقيمان مع مراد الأمدي في تنظيم الالفاظ ومساردها على نحو فلسفي .

حتى زمان ابن رشد. ومن الصحيح ان نقول ان الآمدي لم يكن يرتبط بالمدرسة الرشدية اطلاقاً؛ لكن اثر ابن رشد كان واضحاً على الاتجاه العقلي مع مطلع القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي) بكسره الطوق الذي فرضه الغزالي، واكده فخر الدين الرازي، على الفلسفة المشائية عامة، والسينوية منها بوجه خاص. فكسر الآمدي هذا الطوق ايضاً، ولكنه اتجه اتجاها سينوياً واضحاً، وأسس مشكلة اعادة قراءة ابن سينا، وتصحيح القراءات السابقة عند فخر الدين الرازي على نحو واضح من مؤلفاته التي اهتمت بالاشارات والتنبيهات من جهة، وايجاز لباب الرازي، والرد عليه حيثها اخطاً في قراءة ابن سينا بحسب تقديرات الآمدي.

ان هذا العمل لم يكن قليل الاهمية؛ فهو اعادة بناء منهج ابن سينا المشائى، والدفاع عنه في اتجاهه الاشراقي؛ وكلاهما موضوعان على غاية من الاهمية بحيث نرى ضرورة الاستمرار في كشف خفاياها في الدراسات المقبلة. لكن دور الأمدي في قراءة المصطلح الفلسفي وتحديده لم يكن لغرض تقديم قوائم lists بالمصطلحات او مساردها glosses فقط، بل أنه كان يرمي الى غربلة معجمية اللغة الفلسفية حتى زمانه، بتأسيس مباشر لفن المصطلح وتنظيمه ليس على نحو مافعل ابن سينا في مجمل اعماله المشائية، كرسالة الحدود، والشفاء، ومختصره في النجاة. فلقد اتسعت دائرة الحدود والرسوم فيها بعد ابن سينا، لكنها لم تخرج عن سياقه حتى عند الغزالي نفسه، كهارأينا. ان رغبة الأمدي، هنا، واضحة في تيسير قراءة الفلسفة، منطقاً وطبيعة ومابعد الطبيعة ونفساً واخلاقاً، الخ؛ وفق مصطلحات ثابتة مؤكدة في حدودها ورسومها، مستمدة من يتابيعها، وهي اعمال ارسطوطاليس، والفارابي، وابن سينا. ولكن الاعتماد على ابن سينا في مؤلفاته المشائية واضح كل الوضوح. لذلك، فهو لم يقدم مسارد للالفاظ الرئيسة في الفلسفة، كما فعل الفلاسفة في الحدود والرسوم، بل قصد الى تنظيم اللغة الفلسفية واثبات مكوناتها اللفظية بمقاييس اصطلاحية تتأسس عليها، بمجموعها، الفلسفة برمتها (٢٨). ولننظر في الاحصائية التالية لعدة الالفاظ عند الأمدي موازنه برسائل الحدود عند الفلاسفة:

| عدة مصطلحاته | الفيلسوف أ     |
|--------------|----------------|
| 47           | جابر بن حياد   |
| 1 • 9        | الكندي         |
| ١٠٨          | الخوارزمي      |
| <b>VY</b>    | ابن سينا       |
| ٧٦           | الغزالي        |
| 770          | . : إلى المالي |

فهذا الجدول يرينا ان تعريفات الأمدي للمصطلحات الفلسفية قد تضخمت حتى تجاوزت ضعف مصطلحات الكندي او الخوارزمي، او ثلاثة امثال مصطلحات ابن سينا او الغزالي. ولوقيل ان هؤ لاء الفلاسفة قد تحدثوا عن عشرات الحدود والرسوم في مؤلفات اخرى غير رسائلهم التي خصصوها للحدود، لكانت الاجابة ان الأمدي هو الآخر خصص كتاب «المبين» للتعريفات، ولكنه جعله شاملاً لكل الفاظ اللغة الفلسفية على هذا النحو الذي يضم في حقيقته كل حدود الفلاسفة ورسومهم في هذه الرسائل. وليس هذا القول يعني ان الأمدي اوسع معرفة من الفلاسفة السابقين عليه بالحدود والرسوم، ولكن لأن فن التعامل مع الالفاظ الفلسفية نضج حتى زمانه الى

<sup>(</sup>٢٨) يراجع تحليلنا التالي، ثم تركيب الالفاظ فيها يأتي من هذه الدراسة، كنماذج لبناء الافكار الفلسفية.

الدرجة التي جعلت من الآمدي يؤلف كتاباً يضع فيه كل الخبرات الفلسفية السابقة في معالجة الالفاظ. وهذه مسألة طبيعية في تطور الاعمال الفلسفية بلا ادنى ريب.

وهنا نأي الى الناحية التركيبية لبناء افكار فلسفية من مسارد الالفاظ عند الأمدي. فالفلاسفة قبل الأمدي رتبوا حدودهم للمصطلحات بحسب ورودها في اذهانهم ؛ اي انها لم تكن منظمة بحسب منهج محدد الاعند جابر ابن حيان الذي رتب حدود العلوم بعد تقسيمها، ثم رتب حدود الاشياء وفق سياق حدود العلوم. كما ان الغزالي حاول اعادة تنظيم حدود ابن سينا على نحو فلسفي مرتب على العلم الالهي والعلم الطبيعي والعلم الرياضي. اما الخوارزمي، فعلى الرغم من كونه يوجز اختصار مصطلحات الفلسفة بحسب استعمالها، لكنه يحسن استعمال الالفاظ في سياقها الفكري. وهكذا، نجد ان كل واحد من الفلاسفة قد طور عمله بما ينسجم مع تطور فكرة الاصطلاحات لديه. اذن، فالألفبائية لم تكن نظام الحدود والرسوم عند الفلاسفة، كما لم تأت حدودهم على نسق الافكار الفلسفية على نحو دقيق. الفلاسفة، كما لم تأت حدودهم على نسق الافكار الفلسفية على نحو دقيق. لذلك نجد، هنا، ظهور اتجاه الأمدي في صياغة معجمية فلسفية للألفاظ وفق تسلسلها الفكري، على عكس ماسيلجأ اليه المتأخرون بعده من تنظيم الالفاظ الفبائياً، كأنها قوائم فهرسة، وليست مسارد يمكن ان تجمل الفلسفة بكما رقاصيلها.

ولكي نلم بالطريقة التي رتب بها الآمدي مصطلحاته، نلاحظ ان العلم ينقسم الى تصور وتصديق، فهنا لابد من تحديد التصور، وكذلك تحديد التصديق. وبناء على هذا نحتاج الى تعريف الدلالة بأقسامها الثلاثة الدلالة السطابقية والدلالة التضمنية والدلالة الالتزامية. وهذا يوصلنا الى بحث الالفاظ؛ فاللفظ بحسب الدلالة على معناه يأتي من تحديد اللفظ المفرد واللفظ المركب. فأما اللفظ المفرد، فيضطرنا الى تعريف الاسم والكلمة والاداة؛ في حين يتطلب منا اللفظ لركب تحديده تاماً وناقصاً؛ والتام منه من الضروري تعريف قسميه الخبر والانشاء. وآنئذ، يتحقق المفهوم، فتعريفه يؤدي بنا الى فهمه جزئياً وكلياً، والمفهوم الكلي هو الذي يهمنا، لانه ينقسم الى متواطيء

ومشكك ولابد من محديدهما. لكن الكلي يحدد بانه داي وعرصي؛ وهنا نحتاج الى تعريف النوع والفصل والجنس باعتبارها كليات ذاتية، كما نحتاج الى تعريف الخاصة والعرض العام باعتبارهما من تحديد الكلي العرضي. ومن جهة اخرى لابد من البحث في اللفظ بحسب معناه، وهنا نحتاج الى تعريف المشترك والحقيقة والمجاز؛ فالالفاظ اذن مترادفة، وهي تؤدي الى التقابل، او متباينة. وهنا نصل الى الحد؛ فهو اما ان يكون حدا حقيقياً او حداً رسمياً او حداً لفظياً؛ والاول والثاني منها محددان بالتام والناقص، على النحو الآتي:



وهكذا، يمكننا ان نستمر في تركيب الافكار الفلسفية من هذا التسلسل في التعريفات، الى نهاية الكتاب. وهذا كله في الحقيقة يمثل دقة لانظير لها في تساوق المصطلحات والموضوعات الفلسفية التي تحقق حدودها فيها. ويكفي ان اشير هنا الى مسألتين في توثيق هذا النظام:

الاولى ـ لو اردنا متابعة هذا التناسق مع منطق ارسطوطاليس، لوجدنا عددا لايستهان به من التعريفات المتوازية، ترتيباً وحداً؛ لكن المصطلح الى زمان الأمدي قد تطور الى الدرجة التي طور ايضاً تميز اللفظ الجديد عن استعمال الترجمات اليونانية القديمة. ويتضح ذلك من المقارنة الأتبة:

| ارسطوطاليس                  | الآمدي                         |
|-----------------------------|--------------------------------|
| _ قواعد العكس الاشياء       | _ القياسات < المتقابلة >       |
| النتائج المستخلصة من مقدمات | المذكورة في المقدمات المختلفة. |
| متقابلة .                   | •                              |
| ـ الاستقراء .               | _ الاستقراء ·                  |
| - الانسطاسيس، القياس        | _ < القياسات > المقاومة .      |
| المضاد.                     | -                              |
| _ المثال .                  | ـ التمثيل .                    |
| _ الفراسة .                 | ـ الفراسة .                    |
| ـ انثوميها .                | ـ العليل .                     |
| _ الضّمير.                  | ـ الضمير.                      |
| ـ العلامة .                 | ــ العلامة .                   |
| ـ وضع المطلوب.              | ـ المصادرة على المطلوب.        |
| ـ العلم بالشيء موجود،       | ـ البرهان اللمي والاتي.        |
| والعلم بالعلّة.             | - <b>,</b>                     |

اذن، فالموازنة بين سياق تعريفات الأمدي (٢٠) واقوال ارسطوط اليس (٢٠) مسألة بحاجة الى دراسة مفصلة، في ضوء هذه العينة البسيطة؛ ان التطور الاخير للمصطلحات الفلسفية، ههنا، يمثله الأمدي بلا ادنى شك اكثر من اى فيلسوف آخر.

الثانية ـ ان متابعة الحدود التي تستغرق عمل الأمدي لاتتساوق مع اي عمل فلسفي عربي سابق على سبيل المطابقة، الا مايورده ابن سينا في كتاب النجاة (٢١). لكن، لايعني هذا ان الأمدي نقل نصوصه من النجاة

<sup>(</sup>٢٩) قارن النص، في نشرتنا، فوق الهامش ٣٠١ الى الهامش ٣٩٤.

<sup>(</sup>٣٠) انظر: منطق ارسطو، نشرة بدوي، بيروت ١٩٨٠، جـ ١؛ في مواضع مختلفة من ص ٢٧٣ الى ٣٥٣. فأقوال ارسطوطاليس ليست على نفس سياق الأمدي.

<sup>(</sup>٣١) قارن: النجاة، صفحات ٥٥، ٥٦، ٥٨، ٥٩ ٥٠ . ٦٠.

بالكامل، بل المقارنة تثبت انه رجع الى الشفاء والاشارات والتنبيهات، ايضاً. فموازنة من هذا النوع تحتاج اليها الدراسات الفلسفية كثيراً للكشف عن مؤثرات ابن سينا في نظرية التعريف على النسق الذي نراه عند الأمدي. ويمكننا هنا ان نذكر عدداً ضخاً من تطابق سياق مسارد الالفاظ عند الأمدي موازنة بابن سينا؛ لكنها دائها تتجه الى كتاب النجاة، في تسلسل موضوعاته على نحو يؤكد ان الأمدي استقى تعريفاته من النجاة وغيره لابن سينا، لكنه اعتمد تسلسل النجاة في الموضوعات الفلسفية. (٣٢)

وهنا، لااريد ان تفهم العبارات السابقة على اننا نرى ان الأمدي نقل مباشرة من ارسطوطاليس، او انه استنسخ ماوجده عند ابن سينا؛ فهذان امران لم يحدّث في مضمون نص الكتاب. ان مسارد الكتاب تؤكد انها مستخلصة من قبل الآمدي من كتب الفلاسفة؛ لكن هذا لايمنع من اعتماده مصدراً في تسلسل سياق هذه المصطلحات في موضوعاتها الفلسفية؛ وهنا، يمكن افتراض رجوعه الى ارسطوطاليس بعامة؛ والى كتاب النجاة لابن سينا بوجه خاص.

<sup>(</sup>٣٢) راجع تسلسل موضوعات النجاة، ١ / ٩٤ ـ ٩٦؛ ٢ / ١٩٤ ـ ١٩٥، ٣ / ٣١١ ـ ٣١٠ (المنطق، الطبيعيات، والألهيات).

#### خاتمة

واخيرا، نرى ان نزيل غموضاً في حِديث ريشر المقتضب عن مؤلفات الأمدى المنطقية (٣٣). فقد ذكر عنواناً اوروبياً لواحدٍ منها Glosses on ريشر ان منوانه العربي. قال ريشر ان (٢٤٠) مولم يفصح عن عنوانه العربي. قال ريشر ان هذا الكتاب قد وصل الينا، ولكنه لم يشر الى موضعه، ولا الى المصدر الذي استقى منه هذه الاشارة. ولااظن اننا بأزاء مشكلة كبيرة؛ فالعنوان هذا ترجمة لمسرد الالفاظ في «كتاب المبين»؛ لكنه لاينسجم مع بقية العنوان بأنه مسرد لكتاب الاشارات لابن سينا؛ فهذا غير صحيح من الناحية الفنية؛ وهو غير صحيح كل الصحة من ناحية الكشف عن الصطلحات الفلسفية المستعملة في كتاب الاشارات والتنبيهات، مع استعمال سياق كتاب النجاة، من جهة ؛ واستعمال عبارات الشفاء من ناحية اخرى. ان من الصحيح، هنا ان يفهم سبياق العنوان عند ريشر على انه حواش على كتاب الاشارات والتنبيهات لابن سينا؛ وقد رأينا ان للآمدي مؤلفات تتعلق بابن سينا، وبالذات كتابه الهام هذا؛ وإههمها على الاطلاق «كشف التمويهات» الذي الفه للملك المنصور في حماه ٥٠٠٠. فلو اردنا ان نطلق لخيالنا العنان، لتصورنا ان الملك المنصور نفسه، الذي رأيناه يرغب في تأليف كتاب «المبين»، اراد ضبط التعريفات للمصطلحات التي يجدها امامه في كتب ابن سينا من جهة ، وكتب الرازي من جهة ثانية، وكتب الأمدي في الدفاع عن الاول وتطويع ردود

<sup>.</sup> Rescher, The Development of Arabic Logic, p. 186 (TY)

<sup>(</sup>٣٤) يلاحظ ان glosses (مفردها gloss) هي تعاليق و حواش في هوامش كتاب، او  $Collins\ N.G.\ Dictionary$  London (انظر: 1970, p. 223a).

<sup>(</sup>٣٥) راجع ماقلناه قبل عن تاريخ تأليف الكتاب؛ كـذلك يـراجع مـاقلناه بخصـوص مؤ لفاته في آخر سيرته ، ص ١١٨، ١١٦.

الثاني (٣٠٠). ان مثل هذا النوع من التواصل الفلسفي هو الذي ادى الى ظهور كتاب «المبين»، لايضاح معجمية اللغة الفلسفية في كتب الفلاسفة ليكون في متناول الملك المنصور.

بعد كل هذا؛ ليس من العسير علينا ان نتصور المدى الذي يحتله كتاب «المبين» في تطوير استعمال المصطلحات الفلسفية بعامة؛ وفي انضاج معجمية اللغة الفلسفية بوجه حاص. فالكتاب خير دليل شامل للالفاظ الفلسفية في اعمال الفلاسفة العرب حتى زمان الأمدي؛ ومادته صالحة، بحق، ان تكون خيرة لتأسيس المعجمية الفلسفية لتراثنا الفلسفي العربي على نحو لانجد لها نظيراً في مابعد زمان الأمدي.

(٣٦) فبالاضافة الى كتاب (كشف التمويهات) و(المآخذ على فخر الدين الرازي في شرح الاشارات)؛ كتب الأمدي (لباب اللباب)؛ فهو موجز للباب الرازي للاشارات والتنبيهات. انظر قائمة مؤلفاته المخطوطة والمطبوعة بخصوص الكتابين الاول والثاني؛ اما الثالث فهو لم يصل الينا في مخطوط معروف، للآن.

# ٣

## وصف منطوطات نشرتنا ومنهج التحقيق

۱ ـ مخطوط «رسائل الحدود والرسوم»

٢ \_ مخطوطات كتاب «المبين» ونشرته الناقصة

٣ \_ منهج التحقيق

٤ ـ كشاف عن الرموز المستعملة في تحقيق النصوص

## (١) مخطوط رسائل الحدود والرسوم: (= ص)

يوفق الباحثون، احيانا، بلا قصد منهم للاهتداء الى نصوص تراثية ذات قيمة خاصة، عن طريق الصدفة. وهذا ماحدث لنا عندما ظفرنا بمخطوط قديم في المكتبة الخاصة للدكتور احمد جاويد، الرئيس السابق لجامعة كابل. فلقد تكرّم الدكتور جاويد بدعوتنا، الدكتور اكرم ضياء العمري وانا، لزيارة مكتبته الخاصة في منزله في اثناء حضورنا مؤتمر الانصاري الهروي في افغانستان، ربيع ١٩٧٦. وشاءت الظروف ان نطلع على هذا المخطوط القديم، فحرصنا على فحصه؛ فلبى الدكتور جاويد متفضلاً باعاري المخطوط مدة اقامتي في كابل، بعد ان لاحظ دهشتي عند تصفحه من طريقة المخطوط مدة اقامتي في كابل، بعد ان لاحظ دهشتي عند تصفحه من طريقة ماوجدته فيه، بعد ان سحرتني نصوصه سحراً عجيباً؛ فأعدته اليه شاكراً ونحن جميعاً في ضيافة صديقنا الاستاذ ناصر الحديثي، سفيرنا السابق في افغانستان، ليلة عودي الى بغداد في ١١ / ٥ / ١٩٧٦. (۱)

والذي اعجبني في المخطوط ليس قدمه فحسب؛ بل طريقة جمع هذه النصوص المدهشة في موضوع الحدود والرسوم على نحو دقيق من الفهم، واهمية نصوصه لانها كما سنرى اقدم مالدينا من مخطوطات هؤلاء الفلاسفة الذين ضم المجموع رسائلهم. والاعجب، ان المخطوط فريد في قيمته التاريخية، على ماسنرى.

<sup>(</sup>١) عندما قرّ قراري باعداد هذه الرسائل للنشر، بعد عودتي الى بغداد، كتبت الى الاستاذ الحديثي اسأله التفضل باستحصال صورة المخطوط في مكتبة المدكتور جاويد، مع مخطوطات اخرى في متحف كابل والجمعية التاريخية. ولقد وصلت الي منه بعد حين مصورات ماطلبت ماعدا مخطوط «رسائل الحدود والرسوم»؛ وعرفت فيها بعد انه تعذر تصويره لاسباب فنية، لم اعرفها على وجه اليقين.

وهاك وصف المخطوط بحسب ملاحظاتي عند استنساخه؛ فهو مكتوب بالحبر الاسود الفاقع، على ورق اسمر غامق ثخين، وبخط النسخ القديم، دقيق، منقوط، مشكول احياناً. اما مقاسه، فهو كما يأتي:

- ١٦,٥ سم × ٥,٥٠ سم، مساحة الورقة.
- ١٢ سم × ٢١ سم، مساحة المكتوب في الصفحة.
- ـ للصفحة الواحدة ٣١، [واحيانا ٣٧، واحياناً اخرى ٣٣] سطراً.
  - للسطر ١٥ ١٧ كلمة.

ويتكون المخطوط من ٢٧ ورقة؛ والظاهر أن اوراقه منزوعة من مجلد اضخم؛ مجلد بجلد بني انيق مسته رطوبة، وفي حواشي الجلد تذهيب على شكل انصاف حلقات، كتب في اعلى غلافه من يسار العين في المزاوية (صديقي خان) بالحفر، فأصاب التلف تذهيبه.

اما وصف محتويات المجلد؛ فان الورقة ٦ / أ ـ ٦ / ب، والورقة ٢٨ / أ ـ ٢٨ / ب، ليستا من نوع الاوراق الاخرى؛ وهاتان الورقتان من النوع الاصفر الباهت اللماع؛ فكأنها مضافتان الى عدة اوراقه عند تجليد المخطوط في العصر الحديث. ويلاحظ ان الورقة ٦ (وجه وظهر) بيضاء، كالورقة ٨٦ (وجه وظهر)؛ فكأن مجلد المخطوط أخطأ في وضع الورقة ٦ ههنا، واحسبه كان يقصد وضعها في اول المخطوط قبل الورقة ١ للمزيد من المحافظة على سلامة المخطوط اولاً، ولان الاهتمام بتجليده على هذا المظهر الجميل يدل على ان مالكه (صديقي خان) كان من اصحاب الذوق الرفيع في اقتناء المخطوطات.

لقد توزعت المحتويات على اوراقه على النحو الآتي:

- الورقة ١ / أ؛ وهي صفحة العنوان، كتب في وسطها بالنسخ الخشن، وبنفس خط الناسخ وحبره، مايأتي: «رسايل الحدود والرسوم»؛ ثم كتب

تحتها: «من تأليف الحكماء المسلمين»؛ فوضع تحتها: «رضوان الله عليهم اجمعين». وفي اسفل هذا، جاء مايفصح عن هوية الرسائل وجمعها، في هذه العبارة الموجزة:

«هذه رسايل لطيفة كتبها لنفسه الفقير الى رحمة ربه القدير، محمد بن محمد [.....] الشافعي (٢)، وذلك في ثامن شهر رمضان المبارك من سنة اربع وخمسين وخمس ماية من الهجرة النبوية الشريفة؛ وحسبنا الله ونعم الوكيل».

وتناثرت في انحاء هذه الصفحة بأشكال مختلفة، وبخطوط متباينة، لعهود متباعدة، جملة من التعليقات والاشعار اغلبها مكتوب بالفارسية؛ وهناك عبارة حديثة بلغة البشتو في اسفل يسار العين من الورقة. واهم عبارة مكتوبة في اعلى الصفحة بخط ماثل دقيق، هي: «بسم الله الرحمن الرحيم. وبد استعين على نفسي الامارة بالسوء؛ فأقول: نسخة شريفة من رسائل الحكماء المسلمين في الحدود ملكها العبد الحقير حبيب الله ميرزا جان سنة ثمانين وتسعماية، والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد وآله وصحبه، وغفر الله لنا على فعل القبيح، ان شاء الله»، ثم توقيع دقيق يفهم منه انه «ميرزا جان».

\_ الورقة ١ / ب؛ في اعلاها، عبارة حديثة الخط، مرتبك الرسم، هي: « [. . . . ] مجموعة نفيسة تملكها هبة الله صديقي خان البمبوي، غرة محرم ١٢٩٨ هجرية»؛ وهذا التاريخ يوافق ٤ كانون اول ١٨٨٠ . والعجب، ان صديقي خان هذا لم نعثر له على اشارة او ترجمة عند بروكلمان (١)، او غيره من

<sup>(</sup>٢) ضرب احدهم على موضع الاسم قبل الشافعي؛ واظنه أبا منصور البروي، الشافعي (توفي ٥٦٧ / ١١٧٢) «كان اليه المنتهى في معرفة علم الكلام والنظر والبلاغة والجدل» (انظر: الزركلي، الاعلام، ٧ / ٢٥١)؛ اما لماذا ارجح البروي، هنا، فلاسباب سأذكرها فيها بعد.

<sup>(</sup>٣) هو الفيلسوف، المولى حبيب الله الباغنوي الشيرازي، الاشعري الشافعي، المتكلم الاصولي المنطقي (المتسوفي سنة ٩٩٤ / ١٥٨٦)؛ قارن: عباس القمي، الكنى والالقاب، النجف ١٣٧٦ / ١٩٥١، ٣ / ٩١ ـ ٩٢؛ والزركلي، الاعلام، ٢ /

<sup>(</sup>٤) تراجع فهارس بروكلمان : G. A . L., Suppl. III index.

المعنيين بالآداب الاسلامية في الهند(٥)

وتحت عبارة صديقي خان؛ كتب فهرس محتويات للمخطوط بخط يقرب من خط العنوان او يشبهه، مع ديباجة، مرتباً كالآتي:

«بسم الله الرحمن الرحيم. اما بعد؛ فرسايل الحدود هذه تفيد من يطلع عليها التصرف بكتب الحكمة وتقرب افهامه الى صواب معرفة مراد هؤلاء الحكاء.

- ـ رسالة ابي نصر الفارابي في عيون المسايل.
- \_ رسالة الحدود الفلسفية للأديب الفاضل الخوارزمي الكاتب.
  - \_ رسالة الحدود والرسوم ليعقوب الكندي.
  - \_ رسالة الحدود لابن حيان، جابر الصوفي.
  - \_ رسالة الحدود لابي حامد، حجة الاسلام، الغزالي.
  - ـ رسالة الحدود لابي علي، الشيخ الرئيس، ابن سينا.
  - [.....] غفر الله لناولهم، آمين يارب العالمين».

وجاء تحت هذه الفهرسة تدوين سورة الفاتحة بخط رديء مائل من يمين العين الى يسارها على شكل قوس يشبه الحاجب، وملاحظة بلغة اظنها الاوردية، او نحوها؛ ولايفهم منها انها متعلقة بالمخطوط ورسائله. ولوكانت بخط يقرب من خط «صديقي خان» لقلت انها له؛ لكنها احدث عهداً، واعتقد انها مكتوبة بقلم حديث ايضاً.

وبعد هذا تأتى رسائل الفلاسفة، وهي:

- الورقة ٢ / أ - ٢ / ب؛ رسالة عيون المسائل لابي نصر الفارابي، ليست كاملة، ينقصها الثلث، تقريباً؛ ينتهي النص في آخر الورقة ٢ / ب عند عبارة: «. . . . بأنه مبدأ النظام الخير في الوجود على مايجب ان يكون عليه» (كذا!).

<sup>(</sup>٥) انظر مثلاً: زبيد أحمد، الأداب العربية في شبه القارة الهندية، ترجمة عبد المقصود عمد شلقامي، بغداد ١٩٧٨؛ كذلك قارن الأصل الانكليزى: The Contribution of India to Arahic Literature, Lahore 1967

- \_ الورقة ٣ / أ \_ ٥ / ب؛ الحدود الفلسفية للخوارزمي الكاتب؛ جاء في آخرها انها نقلت من كتاب بخط المؤلف.
- الورقة ٦ (وجه وظهر)؛ بياض؛ وهي من نوع آخر من الورق مختلف عن اوراق المخطوط. ورد في اعلى الورقة ٦ / أ: «سبحان الله والحمد لله»؛ وفي وسط الورقة ٦ / ب: «لا اله الا هو الحي القيوم». وكلا التعليقين كتبا بخط حديث فارسى يشبه طريقة كتابة الاوردو.
  - \_ الورقة ٧ / أ ـ ٩ / ب؛ الحدود والرسوم لابي يوسف يعقوب الكندي .
- \_ الورقة ١٠ / أ ـ ١٣ / أ؛ الحدود لجابر بن حيان الصوفي. جاء في آخرها، نقلت عن نسخة عتيقة بدار السلام؛ (كذا!).
- ـ الورقة ١٣ / ب ـ ٢٢ / ب؛ الحدود لحجة الاسلام ابي حامد الغزالي. جاء في آخرها انها نقلت عن كتاب الغزالي بخطه في النظامية ببغداد.
- الورقة ٢٧ / أ ٧٧ / ب؛ الحدود لابي على بن سينا، الشيخ الرئيس. وجاء في آخر الورقة ٢٧ / ب، بعد خاتمة رسالة ابن سينا، بخط الناسخ: «وقع الفراغ من جمع هذه الرسايل في ليلة القدر من سنة اربع وخمسين وخمس ماية، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد النبي المصطفى، وآله وصحبه». جاء تحتها لمجهول بخط مقرمط «قرئت على ابن الخطيب بهرات لثلاث بقين من رجب سنة ٥٠٥ من الهجرة»؛ وفي الحاشية، كتب بازائها عبارة: «قصد فخر الدين الرازى، رحمه الله»؛ وهذا خط ميرزا جان.
- \_الورقة ٢٨ (وجه وظهر)، بياض؛ وهي من نوع الورقة ٦، ومخالفة لاوراق المخطوط. كتب في وسط الورقة ٢٨ / أ: «هذا من فضل ربي عليّ، فحمداً لله على نعمه»، بخط يشبه خط «صديقي خان». اما الورقة ٢٨ / ب؛ فهي بيضاء تماماً، وعليها آثار رطوبة طارئة، وقد ضرب احدهم على اعلى الورقة من يمين العين، بقلم كأنه يجربه، فلم افهم من خطوطه شيئاً.

والآن، واضح من هذا الوصف التفصيلي ان مخطوط الحدود والرسوم، قديم، وله قيمة تاريخية خاصة لانه مر على بقاع مختلفة؛ فله تاريخ حافل اوجزه، كما يأتى:

(١) كتب المخطوط، وجمعه، ابو منصور البروي الشافعي في بغداد؛ فبدأ

بالنسخ يوم ٨ رمضان وانتهى منه يوم ٢٧ منه، سنة ٥٥٤ / ١١٥٩. (٢) وقرئت الرسائل، او رسالة الحدود لابن سينا فقط، على فخر المدين الرازي، بهرات في رجب ٢٠٥ / ١٢٠٨؛ اي قبل عام ونيف من وفاته سنة ٢٠٦ / ١٢١٠.

(٣) ملك هذه الرسائل ميرزا ِجان الشيرازي سنة ٩٨٠ / ١٥٧٢.

(٤) ملك هذه الرسائل، ايضاً، هبة الله صديقي خان البمبوي، الهندي، في غرة محرم ١٢٩٨، المصادف ٤ كانون اول ١٨٨٠.

ويلاحظ أن جامع المخطوط يخبرنا انه نقل نصّ الخوارزمي من كتاب بخطه؛ والخوارزمي الكاتب توفي سنة ٣٨٧ / ٩٩٧. والعبارة لاتفصح عن هوية (الكتاب)، هل يقصد كتاب مفاتيح العلوم؟ والذي اعتقده، يجب أن لا يفهم النص في غير هذا الاتجاه.

ومما يؤكد فرضيتنا ان الجامع، هو ابو منصور البروي؛ ماذكره من نقل الحدود للغزالي من كتاب بخطه في النظامية ببغداد. ولا يحتمل المحمدون اولاد المحمدين، من الملقبين بالشيرازي، ان يكون احدهم معاصراً لزمان استنساخ الرسائل في بغداد غير ابي منصور البروي؛ خصوصاً وانه من المعنيين بالمعرفة العقلية والفلسفة. ويجب ان يكون هذا شأن جامع الرسائل.

وخلاصة القول؛ ان هذه الرسائل المجموعة في هذا المخطوط من الندرة والاهمية بحيث اباح لنا مسألة اعادة ماحقق منها بالاستناد الى مخطوط واحد كالكندي وجابر بن حيان؛ ومانشر منها بالاستناد الى نسخة واحدة، كما هي حال الغزالي في كل الطبعات المستندة الى بعضها؛ ومانشر وفق قراءات اخرى، كابن سينا والخوارزمي؛ لكن مانقل عن خط الخوارزمي اكثر قيمة، كما ان ما نقله البروي وقريء على فخر الدين الرازي من نص ابن سينا اهم من كل النسخ في نشرة غواشون. وليس هذا تطرفاً منا لمضمون النصوص؛ لكنه واقع مدهش وجميل، ان يعثر على مثل هذا المخطوط الفريد لبعث رسائل الحدود والرسوم في نشرة نقدية جديدة.

ومخطوط صديقي، هذا، رمزنا له بالحرف (ص)؛ واعدنا ترتيب نصوص الفلاسفة بحسب تسلسلهم في الزمان، على النحو الذي عرفنا به الرسائل،

فيها سبق من هذه الدراسة. ولقد قورن نص كل واحدة من هذه الرسائل بكل طبعاتها، او المخطوطات الوحيدة التي استند اليها الناشرون السابقون، لغرض ان نخرج النصوص في احسن صورها المكنة.

أما نص الفاراي، من عيون المسائل، الوارد في الورقة ٢ (وجه وظهر)؛ فلقد استبعدناه من النشر هنا لتقديرنا انه لا يمثّل حقيقة اتجاه الفارابي في الحدود والرسوم، كما أن الرسالة ناقصة الآخر(١)؛ فلا تستقيم مع السياق العمام للنصوص.

<sup>(</sup>٦) وآمل ان اعود الى بحث «عيون المسائل» في موضع آخر، في غير هذا الكتاب.

### (٢) مخطوطات «كتاب المبين» ونشرته الناقصة:

يرجع اهتمامي بهذا الكتاب الى سنة ١٩٦٧، عندما عثرت على صورة فوتوغرافية في مكتبة المجمع العراقي ببغداد لمخطوط تونس. وقد افدت منها كثيراً بمساعدة السيد صبيح رديف، امين مكتبة المجمع في ذلك الوقت. وحدث في اثناء طلبي للدكتوراه في كمبردج سنة ١٩٦٨ ان احتجت مرة اخرى لمصطلحات الآمدي، فطلبت تصويرها من المكتبة العامة بتونس. وعندما وصلت الي صورة المخطوط، حررت النص تحريراً اولياً؛ وجعلته معجاً ارجع اليه في توثيق المصطلحات الفلسفية في رسالة الدكتوراه حيثها احتجت الى ذلك.

وتصورت زمناً طويلاً ان مخطوط تونس نسخة فريدة unique من الكتاب، حتى عثرت على اشارة في فهارس مجلة «المشرق» الى نشرة النص في سنة ١٩٥٤. وعندما رجعت الى النص المنشور، وجدته يعتمد مخطوطاً مبتوراً في اسطنبول، وان النص المنشور هو اقل من نصف النص الكامل في مخطوط تونس.

وهنا بحثت كثيراً عن نسخة اخرى للكتاب، فلم اوفق، حتى اذا عدت الى بغداد واستقر الامربي في جامعة بغداد، سنة ١٩٧٢، اعددت نشرة النص بالاستناد الى مخطوط تونس، ومخطوط اسطنبول بالاستناد الى النشرة الناقصة في مجلة «المشرق». ولكني لم اكن سعيداً مع النص، فطلبت من الدكتور عناد غزوان اسماعيل، قراءته؛ فأعاده الى بعد عام، وكان لسان حاله يقول انه لم يقرأ ه بتأمل، لذلك اشار علي بنشره في غير تحمس! لكني اعدت الكرة في استطلاع الرأي بالرجوع الى الدكتور حسين علي محفوظ والدكتور كامل مصطفى الشيبي فقرأاه، وتحمس الاول لنشره، ولم ير الثاني ضيراً من كون اكثر من نصف النص يحقق على مخطوط تؤنس فقط.

وفي سنة ١٩٧٥ دفعت بتحقيق الكتاب الى الناشر في بيروت، على امل ان ينشر خلال عام ١٩٧٦؛ لكن ماحدث في لبنان ادى الى ظهور كتب لي اخرى، كانت احق من هذا الكتاب بالعناية والنشر. لكن المفاجأة التي تَحَدَّثتُ عنها بظفري بمخطوط رسائل الحدود والرسوم في كابل سنة ١٩٧٦، والشروع باعداده للنشر، رسم في ذهني مسألة ان استكمل تحقيق تلك الرسائل بنص هذا الكتاب. فالموضوع واحد؛ هو المصطلح الفلسفي؛ ويأتي دوره بعد الرسائل، ممثلًا لمرحلة نضج المعجمية الفلسفية بلا ادنى ريب. لذلك استعدت من الناشر مسودة الكتاب.

وهنا، طلبت من الدكتور محمد مقصود اوغلو، استاذ العربية بالمعهد الاسلامي باسطنبول، صورة مخطوط مكتبة على اميري مع وصفه، في سنة ١٩٧٦. فقد شعرت بعدم الاطمئنان لقراءة كوتبش وخليفة للنص المبتور في مجلة «المشرق» الذي اعتمد على هذا المخطوط اصلاً وحيداً.

وفي أثناء اعدادي لمسودة تحقيق النصوص، في هذا الكتاب، للنشر سنة المهما، فاجأني حسن محمود عبد اللطيف باشارته الى مخطوط دمشق، فاطّلَعْتُ على صورةٍ له، مرسلة لجعفر آل ياسين، من المكتبة الظّاهرية؛ فاستكمَلْتُ قراءة النص بمخطوطين كاملين (تونس + دمشق) بالاضافة الى المخطوط المبتور في اسطنبول ونشرته الناقصة في «المشرق»؛ فقد استطعت بذلك ان اقدم النص في قراءة نقدية انقذته من خلل كثير في مسودة مشروع التحقيق السابق.

لاجل كل ذلك، سأجد في وصف نخطوطات الكتاب، في تونس، ودمشق، واسطنبول، والنشرة الناقصة في مجلة «المشرق»؛ لكي نستخلص بعض الحقائق، اخيراً، عن قراءة النص وتحقيقه. وانه لمن الواضح للقاريء، الفضل الكثير الذي ادبن به للاساتذة الذين ساعدوني على اخراج هذا النص على هذا النحو الذي سأقدمه للقاريء الباحث في مرحلة النضح الفلسفي في تاريخ المصطلح عند العرب؛ وعلى نحو خاص، الفترة المتاخمة لابن رشد، في انجاز الأمدى المذكور.

### اولاً : المخطوطات :

### أ ـ مخطوط تونس: (= س)

ان المخطوط المرقم 2818. Mss في مكتبة تونس العامة(١)، هو نسخة كاملة من نصّ الكتاب؛ مكتوب بالحبر الاسود، وبخط مغربي جميل، دقيق؛ وليست هناك اشارة للناسخ او مكان النسخ. اما مقاسه؛ فهو:

- ١١ سم × ١٥ سم، مساحة الورقة.
- 7 سم × 9 سم، مساحة المكتوب في الصفحة.
  - ـ للصفحة ١٧ سطراً.
  - للسطر ٧ ٩ كلمات.

يتكون المخطوط من ١٩ ورقة؛ جاء في آخره" انه انتهى من نسخه «صبيحة يوم الاحد المبارك، لست خلون من شهر صفر سنة ١١٣٠ هجرية»، [وهو يوافق ليلة ١٠ كانون الثاني ١٧١٧ ميلادية].

وشمل المخطوط تصحيف يخرب معاني سياق النص احياناً، مما جعل ناسخه يعترف" بأنه نقل النص عن نسخة «مشتملة على تصحيف كثير»؛ فكأنه بهذا يريد ان يقول ان نسخته جاءت مطابقة للمنقول عنها؛ «فرسمته على حسب ماوجدته». وحيث يبدو الناسخ غير متخصص في الفلسفة والمنطق، فلقوله ان كثرة الاغلاط في نسخته تستدعي منه التصريح باصلاحها، «ورحم الله من اصلح مافيها من الخلل».

اما الورقة ١ / أ؛ فهي تنص على العنوان، هكذا: «كتاب المتمعن في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين لسيف الدين ابي الحسن على الأمدي»؛ مع

<sup>(</sup>١) هي دار الكتب الوطنية، بتونس، كما تدعى الآن؛ انظر بخصوص هذا، مثلًا: مجلة معهد المخطوطات العربية، ٢٧ (١٩٨٣)، ١ / ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر النص، في نشرتنا، خاتمة، تعليق ٩٥١.

<sup>(</sup>٣) ايضا، الاقتباس السابق؛ «... ورحم الله من اصلح مافيها من الخلل، فاني لم اظفر الا بنسخة واحدة مشتملة على تصحيف كثير، فرسمته على حسب ماوجدته...».

ملاحظة ان كلمة (المتمعن) عليها آثار مسح ظاهر؛ فكان احداً، غير الناسخ، تردد في هذه القراءة المغلوطة فأراد اصلاحها؛ لكن رسمها يدل على انها في الاصل (المبين). ثم كتب العنوان مرة اخرى في اسفل الصفحة بخط حديث «المبين في شرح الفاظ الحكهاء والمتكلمين للآمدي» وقد نسي كاتب العبارة كلمة (والمتكلمين) فأضافها فيها بعد؛ كها رسم (المبين) بسكون الباء والياء، هكذا: (المبين). وكتب تحت العبارة، «١٩ ورقة»، ثم ظهر الى يسارها بخط مختلف حديث: «نسخة مكتبة تونس العامة».

ان هذا الوصف يظهر بجلاء في النسخة المصورة لهذا المخطوط في مكتبة المجمع العلمي العراقي (١)؛ وهي التي ظهر فيها الرقم ٢٧٣ / م؛ كما يظهر الختم البيضاوي للمجمع تحت عنوان الاصل، بالعدد (٣٠٠٥) بتاريخ ٢٠ / ١ / ١٩٦٦. وهذه النسخة المصورة محفوظة الآن في مكتبة المجمع، ببغداد، برقم ٤١ / لغة (١٠)؛ وقد غلط مفهرس مخطوطات المجمع عندما اعتبره «لما يطبع» (١)، فهو لا يعرف بالنشرة الناقصة لمجلة المشرق.

«قال الشيخ الامام، حجة الاسلام، قوام الشريعة، ناصر الملة، مفتى الفرق وواضح الحق بالبراهين، سيف الدنيا والدين، العلامة، ابو الحسن على الآمدي، ايده الله، ونجح به المسلمين، آمين؛ وغفر له، ولوالدينا، ولجميع المسلمين».

<sup>(</sup>٤) اطلعني عليها السيد صبيح رديف، امين مكتبة المجمع سنة ١٩٦٧، واظنه قال لي ان هذه النسخة المصورة مما جلبه الدكتور ابراهيم السامرائي من تونس بعد زيارته لها قبيل ذلك الوقت.

<sup>(</sup>٥) انظر: عواد، ميخائيل، مخطوطات المجمع العلمي العراقي، بغداد ١٩٧٩، ص

<sup>(</sup>٦) ايضا، ص ١٧٦، تعليق٣.

<sup>(</sup>٧) انظر النص، في نشرتنا، ص ٣٠٥\_٣٠٦.

فالعبارة الاخيرة(^):

«. . . ايده الله، ونجح به المسلمين، آمين؛ وغفر له، ولوالدينا، ولجميع المسلمين».

عبارة ذات قيمة خاصة؛ فهي تكشف عن ان النسخة التي نقل عنها ناسخ هذا المخطوط (س)، انما كُتِبَت في حياة المؤلف، بدلالة التأييد والنجاح والغفران. وربما، وهذا امر ممكن، ان النسخة المنقول عنها تتوسط هي الاخرى بين الاصل ومخطوطنا، وقد استنسخ مافيها بالنص دون تغيير، كأنها تكتب في حياة المؤلف.

والذي اريد ان استخلصه، هنا، هو ان مخطوط تونس (س)، منقول عن نسخة تعود الى الثلث الاول من القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي) في اثناء حياة المؤلف، بلا ادني ريب.

ويستغرق نص الكتاب ثماني عشرة ورقة، فينتهي في الورقة ١٩ / أ، بعبارة « انتهت هذه النسخة بتوفيق الله. . . . »(١).

### ب \_ مخطوط دمشق: (= ق)

ومخطوط دمشق، هو النسخة المحفوظة في دار الكتب الظاهرية، برقم ٩١٩٩ عام؛ مكتوبٌ بخط النسخ، مشكول بالحركات، احياناً؛ وقد استعمل الناسخ الحبر الاحمر للعنوانات في الحدود والرسوم التي كتبها بالحبر الاسود. اما مقاس المخطوط، فهو:

- ١٣ سم × ١٨ سم، مساحة الورقة.
- ٩ سم × ١٢ سم، مساحة المكتوب في الصفحة.
  - ـ للصفحة ١٧ سطراً.
  - للسطر 9 11 كلمة.

<sup>(</sup>٨) أيضاً، ص. ٣٠٦. ، تعليق ٢ أ ـ ١٢؛ فهناك نجد النص ينقص في مخطوط دمشق (٥)؛ وقد تغبر في مخطوط اسطنبول (ل) على اساس ان الآمدى متوف.

<sup>(</sup>٩) أيضا، ص ٣٨٨، تعليق ٩٥١.

ويتكون المخطوط من ١٦ ورقة؛ والنص فيها كامل؛ وخلا أوله وآخره من تاريخ واضح، او مايفصح عن تاريخ نسخه؛ كما انه مجهول الناسخ والمكان. لكن نوع الورق والخط، وطبيعة الخروم فيه وقدم التلف في آخره يدل على انه مكتوب بعد وفاة الأمدي بقرن من الزمان، على اقل تقدير.

ونلاحظ في الورقة أ / أ، صفحة العنوان، في اعلاها، رقم المخطوط (عام ٩١٩٩) في الظاهرية، وقبالته رقم (٦٣) كأنه مشطوب؛ ولعله تاريخ سنة ١٩٦٣، مثلاً. ثم يبرز عنوان الكتاب، بخط كبير جداً، على انه «كتاب المبين في شرح معاني الحكماء والمتكلمين، تأليف (١٠٠٠) الشيخ الامام، حجة الاسلام، قوام الشريعة، ناصر الملة، مفتي الفرق، واضح الحق بالبراهين، سيف الدنيا والدين، ابي الحسن علي بن علي (١١٠) الأمدي، تغمده الله برحمته، واسكنه فسيح جنته، برأفته ورحمته». ونلاحظ تحت هذه العبارة ختماً (المشترى)، ثم يذكر الرقم (٩١٩٩ عام) مرة اخرى؛ فيكتب تحته بخط يخالف العنوان والعبارة الافتتاحية، كلام لمالك المخطوط قبل الظاهرية:

«من آثار المرحوم والدنا، الشيخ محمد قنّاوي احمد نجيب قناوي. انعم واكرم بهذا الكتاب المستطاب الثمين».

وثحت هذه العبارة الاخيرة، يظهر ختم دائري لدار الكتب الظاهرية. وفي الورقة 1 / ب نجد في الحاشية العليا واليمني، نصاً حديثاً مكتوباً بخط لايختلف عن عبارة (قناوي) السابقة؛ وهو في حقيقته ملاحظتان:

الاولى - «بقراءة الصفحة الاولى منه، ذكرني بالموضّوع الذهبي الذي وضعته بمثل هذا الموضوع في جميع العلوم القديمة والحديثة تسهيلًا لكـل انسان مشتغل بالعلم او غير مشتغل به. والله يقدرني على ذلك، ان شاء الله. نجيب».

الثانية \_ «ومن هذا القبيل يوجد كتاب مطبوع طبع حجر يشابه هذا الموضوع؟ بل ربما يفوقه تنسيقاً وترتيباً وحسناً، واظنه اسمه سلوك المالك،

<sup>(</sup>١٠) تتكرر هنا (المتكلمين تأليف)؛ فلاحظ.

<sup>(</sup>١١) كذا (!)؛ وراجع قراءتنا للنص، في نشرتنا، بعد التعليق ٤ ـ ٤، من مطلع النص، ص ٣٠٥.

استعاره ولدنا عبد الحميد».

وواضح من هذه النصوص ان المخطوط كان ملك الشيخ محمد قناوي، ورثه عنه ابنه احمد نجيب قناوي؛ ولكننا للاسف لانعرف عنهما شيئاً في معاجم الرجال. ثم ان النص في الورقة ١ / ب، مدونة بخط نجيب قناوي هذا؛ وحديثه عن ماوضعه في العلوم يدل على انه من المؤلفين، وكأنه لم ينجز عمله بعد، وانه مطلع على مايصدر من المطبوعات؛ فهو يشير صراحة الى ابنه عبد الحميد قد استعار منه كتاباً مطبوعاً بالحجر، يسميه «سلوك المالك»؛ ويشبه مواد هذا الكتاب بنص الأمدي. وواضح من كل هذا انه يقصد «سلوك المالك في تدبير الممالك» لابن ابي الربيع، الذي طبع على الحجر في القاهرة ١٢٨٦ / ١٨٦٩ (١١)؛ قهذا الكتاب يحتوي على عشرات التعريفات القاهرة ١٢٨٦ / ١٨٦٩ (١١)؛ قهذا الكتاب يحتوي على عشرات التعريفات لمصطلحات في الفلسفة الاخلاقية (١٠)؛ لكنها ليست حدوداً او رسوماً لمصطلحات من النمط الذي نجده عند الآمدي؛ وقد شعر قناوي هذا بهذا المعنى، فكتب، في الحاشية السفلى من الصفحة نفسها فوق نهاية الملاحظة السابقة، عبارة «في علم المنطق»؛ قصد بها «كتاب المبين» بجلاء.

ثم ان النص يبدأ بعد البسملة في الصفحة ذاتها، الورقة 1 / ب ؛ وينتهي في الورقة 1 / ب؛ فيستغرق ثلاثين صفحة. ويلاحظ ان النص يخلو من ذكر ناسخه، او اي تاريخ. ومعنى هذا ان مخطوط دمشق (ق) غير مؤرخ، ولا تفصح ملاحظات قناوي، الاب او الابن او الحفيد، عن كشف تاريخه، غير انه كان في ملكية اسرة قناوي، المجهولة لدنيا، بعيد سنة ١٨٧٠. وهذا كله لايفيد في استخلاص تاريخ المخطوط قبل ذلك الزمان.

واخيرا؛ أن المخطوط، عند فحصه، يبدو قديماً، وقد تعرض لخروم ورطوبة قديمة طمست الفاظاً وعبارات كثيرة من النص في آخره؛ كما في الورقات ١٥ / أ، ١٦ / ب. كما يجب ملاحظة غلط

<sup>(</sup>١٢) انظر: التكريتي، ناجي، الفلسفة السياسية عند ابن ابي الربيع مع تحقيق كتابه سلوك المالك في تدبير الممالك، ط ٢، بيروت ١٩٨٠، ص ٧ تعليق ٢، ص ٣٧، كذلك انظر ص ٢٢٧، ٣٣٣ ـ ٢٣٣.

<sup>(</sup>١٣) ايضا، ص ١١٣ ومايليها من الصفحات، مثلاً.

واضع ترقيم صفحات المخطوط، فوضع الرقم ١٧ في اعلى الورقة ١٦ / ب؛ وهذا لايستقيم.

#### جـ ـ خطوط اسطنبول: (= ل)

كان هذا المخطوط في خزانة علي اميري، باسطنبول، رقم ١٢٠٩، وهو نسخة محفوظة الآن بكاملها في مكتبة ملت ١٠٠٠؛ ومقاسه:

- ١٢ سم × ١٥ سم، مساحة الورقة.
- ٧,٥ سم × ١٢ سيم، مساحة المكتوب في الصفحة.
  - ـ للصفحة ١٥ سطراً.
  - للسطر ٧ ٨ كلمات.

ويتكون المخطوط من ١٠ ورقات، خصصت الورقة ١ / أ للعنوان، واستغرق النص فيه ثماني عشرة صفحة، ينتهي في الورقة ٩ / ب. مكتوب بالحبر الاسود، وقد رقمت الفاظه بالحبر الاحمر حديثاً؛ وبخط النسخ، غير مؤرخ في اوله؛ ناقص.

أمّا العنوان، الذي يرد في الصفحة الاولى، فهو هكذا: «كتاب المبين في شرح معاني الفاظ الحكماء والمتكلمين تصنيف الشيخ الامام، العلامة، سيف الدين ابى الحسن على بن يوسف (١٠) الآمدي ؛ قدس الله روحه».

أقول: ان النص في هذا المخطوط ينتهي بمصطلح «المخيلات»(١٠)؛ حيث تنتهي المصطلحات المستعملة في المنطق؛ فالناقص منه، ابتداءً من مصطلح «مباديء العلوم»(١٠) الى آخر الكتاب، يساوي اكثر من نصفه. وهذه النسخة هي التي اعتُمِدَتْ في النشرة الناقصة في مجلة المشرق، كما يأتي تفصيله، بعد.

<sup>(14)</sup> انظر بخصوص على اميري وانتقال خزانته الى مكتبة ملت؛ صالحية، محمد عيسى، المخطوطات اليمانية في مكتبة على اميري ـ ملت باستانبول، مجلة معهد المخطوطات العربية، ٢٦ (١٩٨٢)، ص ٦٦٥ ـ ٢٦٧.

<sup>(</sup>١٥) كذا (!)؛ وهذا غلط في اسم المؤلف، كما مر بنا.

<sup>(</sup>١٦) انظر النص، في نشرتنا، ص ٣٤٥، تعليق ٤٨٢.

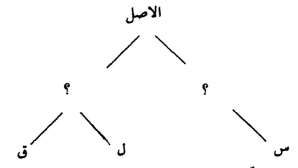
<sup>(</sup>۱۷) ایضا، تعلیق ۶۸۳.

#### د ـ استخلاص في موازنة المخطوطات:

وهنا نحن بحاجة الى توثيق تاريخية النسخ وضبطها، فنلاحظ:

- (١) ان مخطوط (س) منقول عن نسخة مكتوبة في حياة المؤلف .
  - (٢) ان مخطوط (ق) مكتوب في عصر قريب لعصر المؤلف .
- (٣) ان مخطوط (ق) هو الاقدم ؛ منقول عن نسخة غير التي نقلت عنها (س) .
- (٤) ان مخطوط (ل) يرجع على أحسن التقديرات الى القرن التاسع الهجري .

وعلى هذا الاساس ، سأبين هنا طبيعة العلاقة بين هذه المخطوطات:



ومعنى هذا انَّ مانستخلصه من القراءات، كما يأتي:

1\_ ان قراءات (س) دائمة الاختلاف مع (ق)؛ فكأن اصل كل منها غير الاخد

٧ ـ ان قرآءات (ق) تتفقي على العموم مع (ل)؛ فكأن اصلهما واحد .

- ٣\_ ان قراءات (ل) نادراً ماتنفرد عن (ق) و (س) .
- ٤. ان قراءات (ق) نادرا ماتنفرد عن (س) و (ل) .

ومن هذا كله، تتوضيح لنا مسألة العلاقة بين المخطوطات على اساس ان (س) تمثل قراءة، وان (ق) ومعها (ل) تمثل القراءة الاخرى .

وتبقى ملاحظة اخيرة في هذا الاستخلاص، ان العنوان الذي تورده المخطوطات الثلاث انما يكشف الحلقات المفقودة بين النسخ التي بين ايدينا والنسخ المنقولة عنها. فلاحظ ان (س) تنص: شرح الفاظ، بينها (ق) تنص (شرح معاني)؛ فالمدهش هنا مانجده في (ل) حيث ترجع الى القراءتين عندما

ننص (شرح معاني الفاظ). والى جانب كل هذا، من الضروري الانتباه الى الفرق الحاصل في مخطوطي (س) و (ق) انما يرجع الى غير دليل العنوان؛ فهناك عندما نقرأ النص، في النشرة نجد ان مخطوط (س) مكتوب بقلم رجل متدين ورع، وهو مسلم بالضرورة اما (ق) فقد كتب بقلم رجل غير مسلم، او منقول عن اصل يتوسط بينه وبين المؤلف؛ فناسخ (ق) لايسلم على الأنبياء (١٠٠٠)، ولايصلي على الرسول الكريم (١٠٠٠)، وقد يردف (تعالى) بعد اسم الاله (٢٠٠٠)، على عكس مانجده في (س)؛ وهكذا .

ونتيجة طبيعية لكل ماقلناه، ان تحقيق نص الكتاب المبين قام على المخطوطات (س) و (ق) و (ل) في نصفه الاول؛ اما النصف الثاني، الناقص في (ل)، فقد وفّت القراءة بين (س) و (ق) في تقويم الفاظه في نشرتنا واستجلت الغموض مابين المخطوطين في حالة الاختلاف(٢٠٠٠).

ثانياً: نشرة مجلة «المشرق»: (= م)

تشير فهارس مجلة «المشرق»(٢٢)، التي تخص الملجدات ٤٥ الى ٦٤ مابين المحاد ١٩٥١ مابين مادة نشر مخطوطات عربية، الى ان من المخطوطات الفلسفية التي نشرت في المجلة : «كتاب المبين في شرح معاني الفاظ الحكماء والمتكلمين، تصنيف الشيخ الامام سيف الدين الأمدى؛ نشره الأبوان ولهلم

<sup>(</sup>١٨) قارن النص، في نشرتنا، حد (المتقدم بالزمان) .

<sup>(</sup>١٩) ايضا، حد (المتقدم بالشرف) .

<sup>(</sup>٢٠) أيضا، حد (العلم الالهي).

<sup>(</sup>٢١) سيلاحظ القارىء اني تدخلت في قراءة النص وتقويمه على الرغم من اتفاق (س) و (ق)؛ على الغلط، فلقد كان احساسي عميقا في قراءة النص، فأباح لي مثل هذا الاتجاه في القراءة التي سأعود الى الحديث عنها مرة اخرى .

ر ۲۲) انظر: المشرق، القسم الثاني من الفهارس العامة، المطبعة الكاثوليكية، بيروت Al- Machriq, Revue fondee en 1898, Tables Generales des : قارن ۱۹۷۱ volumes 45 a 64, (1951 - 1970), Imprimerie Catholique, Beyrouth (1971).

كوتش واغناطيوس عبده خليفة اليسوعيان، (١٦٩ : ١٦٩)(٢٣٠) » .

ولدى الرجوع الى المجلة، في سنتها الشامنة والاربعين (٢٠)، وجدنا ان كوتش وخليفة قد نشرا النص المذكور ناقصاً بحسب المخطوط المبتور في اسطنبول (= ل) فوقعت نشرتها على مدى تسع صفحات؛ اليك وصفها العام:

- \_ مقدمة صغيرة (من ٢٠ سطرا) للناشرين، ص ١٦٩ .
  - ـ النص، ص ١٦٩ ـ ١٧٨؛ وينتهي في السطر ٢٢ .
    - ـ ثبت الالفاظ المشروحة، ص ١٧٩ ـ ١٨٠ .

وتفصيل هذا، ان العنوان الذي ورد عند الناشرين، هو عنوان مخطوط السطنبول (= ل)، هكذا: «كتاب المبين في شرح معاني الفاظ الحكماء والمتكلمين، تصنيف الشيخ الامام، العلامة، سيف الدين ابي الحسن علي بن يوسف (٥٠٠)، الأمدى، قدس الله روحه»؛ فلم يفطنا للخلل في «معاني الفاظ»، تبعا لقراءة مخطوط اسطنبول (= ل).

اما المقدمة الصغيرة (٢٠٠)، فقد ذكر فيها كوتش وخليفة انهها انما يستندان الى مخطوط ١٢٠٩ في مكتبة على اميري (٢٠٠)، باسطنبول، فقط. نبههها اليه بويج M. Bouyges الذي رجع اليه واقتبس منه في سنة ١٩٣١ – ١٩٣١ (٢٠٠)؛ وانهها اعتمدا على صورة المخطوط التي ارسلها اليهها الاستاذ احمد آتش A. Ates من اسطنبول (٢٠٠)، واعترفا ان مخطوطها ناقص مبتور الاخر (٢٠٠)، لكنها لم يستطيعا

<sup>(</sup>٢٣) ايضاء ص ٣٢س ٣ ـ ٤ من أسفل .

<sup>(</sup>۲٤) مجلة المشرق، السنة ٤٨ (جـ ٦)، تشرين ثان ـك ١٩٥٤ ص ١٦٩ ـ ١٧٨ .

<sup>(</sup>٧٥) كذا (!)؛ راجع التعليق (١٥) السابق. وقارن مجلة المشرق ١٦٩/٤٨ س١-٤.

<sup>(</sup>٢٦) مجلة المشرق، ١٦٩/٤٨ س ٦ - ٢٥ .

<sup>(</sup>۲۷) ایضا، س ۲ ـ ۷ .

<sup>(</sup>۲۸) ایضا، س ۸ .

<sup>(</sup>٢٩) ايضا ،س ٢٢ ـ ٢٣ .

<sup>(</sup>۳۰) ایضا، س ۲ ـ ۷ .

تقدير كمية النقص في النص (٣٠). ولم ينسيا، بعد وصفهما للمخطوط (٣٠)، ان يرجحا ان تاريخ المخطوط يرجع الى القرن الرابع عشر حتى السادس عشر الميلاديين (٣٠)، بلا حجة ظاهرة.

وفي حديث الناشرين عن الآمدي غموض ظاهر؛ فهما يقولان ان «اسم المؤلف المذكور سابقا لاينطبق تماما على آمدي اخر ذكره بروكلمن -C. Brockel المؤلف المذكور سابقا لاينطبق تماما على آمدي اخر ذكره بروكلمن -mann, GAL, 1.393, et Suppl. B. 1,678 وعمد» شعمد» للمجال فهما يأملان في هذا المجال «على ان ابحاثا تظل ضرورية لمعرفة سيرة المؤلف» (۳۰۰)؛ لأن الغموض في الأصل انما يرجع الى انهما عندما فتشا عند بروكلمان غن عنوان كتاب المبين، قالا: «لانجد تحت العنوان نفسه عند بروكلمان مخطوطا للآمديين الاخرين» (۳۰۰).

وهنا لاتخفى مسألة العجلة في كل هذه الاقوال التي لا تفيد في توثيق النصوص، ولامعرفة مؤلفيها، وانه لاقيمة لها الآن، بعد كل الذي فصلناه في سيرة الأمدي واثاره، والتعريف بكتابه «المبين» ولو ان هذا يجيء متأخراً بعد ثلاثين عاماً من اقوال كوتش وخليفة. ولاادري لماذا لم يلتفت الباحثون الى اهمية الأمدي الفلسفية طوال كل هذه المدة؟ لعله العزوف عن الغموض الذي ظهر فيه في مجلة «المشرق».

اما النشرة نفسها، فقد استعرضت الصفحات ١٦٩، (٧ سطور)، ١٧٠ (٢٥)، ١٧١ (٢٦)، ١٧٥ (٢٦)، ١٧١ (٢٧)، ١٧١ (٢٧)، ١٧١ (٢٧)، ١٧٦ (٢٧)، ١٧١ حيث ينتهي النص المبتور في

<sup>(</sup>٣١) ايضا، س٧، حيث قالا ان نسختهما «تحتوي على ثبت لتعابير فلسفية مع شروح قد ضاع معظمها».

<sup>(</sup>٣٢) ايضا، س ٩ - ١٥ .

<sup>(</sup>۳۳) ایضا، س ۲۱ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>٣٤) ايضا، س ١٨ ـ ١٩ .

<sup>(</sup>٣٥) ايضا، س ١٩ ـ ٢٠ .

<sup>(</sup>٣٦) ايضا، س ٢٠ ـ ٢١ .

السطر ٢٧ في خاتمة تعريف «المخيلات» بعبارة : «... كتشبيه العسل بالعذرة في تنفير النفس عنه ...» .

لقد قدم الناشران النص منقولاً نقلاً حرفياً عن مخطوط اسطنبول (= ل) بلا اصلاح ؛ في غير المواضع الآتية :

- \_ اصلاح «التناقص» على «التناقض» (ص ١٧٠س ١٧، وتعليق ١) .
  - اصلاح «الجميلة» على «الجملية»، (ص ١٧٤ س ٧، وتعليق ١).
- ـ وضع كلمة «المنفصل» في النص، بعد ان كانت في هامش المخطوط، (ص ١٧٦ س٢، وتعليق ١) .
  - \_ اصلاح «النقص» على «النقض» (ص١٧٨ س١٦، وتعليق ١) .
- ـ التنبيه الى كلمة «يسار» على ان معناها غامض ، (ص ١٧٨ س١٧، وتعليق ٢) .

وواضح من هذا، ان الناشرين حررا النص كها ورد في مخطوط اسطنبول (= ل)، وهـو مخطوط مـليء بـالاخـطاء والـرسم المحـرف، وينتشـر فيـه التصحيف. وانا هنا معني تماما بتقديم ثبت بالالفاظ بين مخطوط (ل) ونشرتها (= م) بازاء قراءتنا.

| صوابها عندنا | *(٢)      | •(J)      |
|--------------|-----------|-----------|
| مباديء       | مبادي*    | مبادي•    |
| مبدأه*       | مبداه*    | مبداه•    |
| الحملية      | المجلية   | الجميلة   |
| السوفسطاثي   | السوفسطاي | السوفيطاي |
| البطء        | البطؤ     | البطؤ     |
| الخلاء       | الخلا     | · 기분1     |

 <sup>(</sup>۵) هذه العلامة تشير الى تكرار هذا الاسم مرارا في (ل) و (م) .

| الذبول                    | الذواء (قصر)       | الذواء             |
|---------------------------|--------------------|--------------------|
| الهواء                    | الهوى .            | الهوى              |
| الهيولي                   | الهيولي            | الهيولي            |
| البخت                     | البحث              | •                  |
| الحياة                    | الحيوة             |                    |
| الألهي                    | الالآهى            | الالآهي            |
| ب<br>جزأي                 | پ<br>جزي•          | پ<br>جزي*          |
| ٠.ري<br>جزأي              | ٠.رپ<br>جزئي*      | ٠٠٠<br>جزئي•       |
| بربي<br>المتواط <i>يء</i> | . ري<br>المتواطؤ   | . ري<br>المتواطؤ   |
| الخمر عي ا                | الحمر              | • •                |
| الجنزئي الجنوئي           | الجزيّ<br>الجزيّ   | <del>-</del>       |
| ، عربي<br>يشترك           | -                  | <b>.</b>           |
| يسرت<br>آخر               | يسرـــ<br>آخر      |                    |
| سواء                      | سوا*               | . عو<br>سوا*       |
| الحقائق<br>الحقائق        | الحقايق<br>الحقايق | •                  |
| السائل<br>السائل          | السايل             | ، السايل<br>السايل |
| انسان<br>وقد              | السايل<br>فقد      | ،صدین<br>فقد       |
| -                         |                    |                    |
| عن<br>اتسارا              | من<br>اتاریا       | من<br>اتارا        |
| اقترانها                  | اقرانها            | اقرانها<br>اسا     |
| بجزأيها                   | بجملتها            | بجملتها            |
| الجزأين                   | الجزئين<br>"       | الجزئين            |
| جزئيا                     | جزّيا*             | جزيا•              |
|                           | •                  |                    |
| جزئيا                     | جزييا              | <del>-</del>       |
| اقترن                     | افترن              | افترن              |
| جزأيها                    | جزييها•            | جزييها•            |
|                           |                    |                    |

| حاله      | حاله      | حالة         |
|-----------|-----------|--------------|
| فردا      | فردا      | مفردا        |
| في        | في        | کان          |
| للمحمول   | للمحمول   | كان المحمول  |
| بالايجاب  | بالايجاب  | بالوجوب      |
| المجردة   | المجردة   | مجردة        |
| لغيره     | لغيره     | باعتبار غيره |
| لزم منه   | لزم منه   | لزم عنه      |
| بقسمته    | بقسمته    | بقسميه       |
| العالي    | العالي    | العام        |
| احديها    | احديها    | احداهما      |
| بقا       | بقا       | بقاء         |
| بحاله     | بحاله     | بحالتهم      |
| استثناييا | استثناييا | استثنائياً   |
| جزؤ       | جزؤ       | جزء          |
| هيه       | هية       | ماهية        |
| و         | و         | أو           |
| احد       | احد       | أخذ          |
| احدي•     | احدي•     | احدى         |
| لاستنتاج  | لاستنتاج  | الاستنتاج    |
| عين       | عين       | عن           |
| الصغري•   | الصغري•   | الصغرى       |
| استثناية  | استثنائية | استثنائية    |
| اخري      | اخري      | اخرى         |
| ضدين      | ضدين      | ضدان         |
| فالعلم    | فالعلم    | بالعلم       |
| •         |           |              |

| الفقهاء      | الفقها     | المفقها    |
|--------------|------------|------------|
| اشتعلت       | اشتعل      | اشتعل      |
| ومنه         | وفيه       | وفيه       |
| عين          | غير        | غير ر      |
| مع           | بل         | بل         |
| بمتساويين    | بمتساوين   | بمتساوين   |
| تسهل الصغراء | مسهل للصغر | مسهل للصغر |
| المتواترات   | التوترات   | التوترات   |
| معهم         | معه        | معه        |
| الأئمة       | الايمة     | الايمة     |
| المهديين     | المجتهدين  | المجتهدين  |
| تخيل         | تخييل      | تخييل      |
| مشهورة       | مشهورا     | مشهورا     |
|              |            |            |

ومما تقدم نلاحظ، ان نشرة كوتش وخليفة ليست باقصة حد النصف فحسب، بل انها منقولة حرفيا عن المخطوط (ل) بلا اصلاح؛ وليس من الصحيح قراءة مثل مامر بنا من رسم واملاء كها ورد في المخطوط؛ فلا يعفي موضوع كون الناشرين لا يملكان غير نسخة واحدة من المخطوط ان يستسخاه كها هو؛ فهذا بلاء نشر النصوص. وليست القائمة التي ذكرناها هي كل الجهاز النقدي الممكن بالموازنة مع (م) بالاستناد الى (ل) وفق قراءتنا؛ فهناك عشرات الاختلافات في النصوص مما لم نورده اعلاه، لأنه يقع في اجتهاد النسّاخ؛ مثلاً:

| صوابه عندنا    | (4)                 | (J)                 |
|----------------|---------------------|---------------------|
| المقوم لذاته · | المقوم ذاته         | المقوم ذاته         |
| لما يحل فيه    | والمقوم لما يحل فيه | والمقوم لما يحل فيه |

فأمثال هذه القراءة المغلوطة في (م) تبعا لـ (ل) كثيرة، نجدها في الجهاز النقدي لتحقيق نشرتنا، فيها بعد. وعلى الجملة يمكن ان نوجز صفة نشرة مجلة «المشرق» كأن تغلط في قراءة مخطوطها وقد تصلحه على خطأ آخر، وقد تزيده اغماضا وقد تفسد المعنى بالتحريف والتصحيف. واعجب كل هذه الامور، اقتراح الناشرين لعنوان «الفصل الاول: في عدد الالفاظ المشهورة» (ص ١٧٠ س ٨ من نشرة المشرق) وهو تكرار لما ورد في صلب النص (ص ١٧٠ س ٩) كما اقترحا عنوانا للفصل الثاني: «الفصل الثاني: في شرح معانيها» (ايضا، ص ١٧١ س ٢٧)؛ وهذا اختراع غير مقبول، لأن العبارة المقترحة موجودة في صلب النص ايضا.

واخيراً، اعد الناشران ثبتا بالالفاظ المشروحة في النص، وهو ناقص ايضا تبعا لنقص الحدود وانقطاعها في الحد الاخير من الحدود المستعملة في المنطق. ومعنى هذا ان كل التعريفات للمصطلحات المستعملة في الفلسفة عامة، الهية، وطبيعية، وغيرهما مفقود من هذا الثبت، ولكي يعطيا صفة الموازنة لشتها قالا: (٣٧).

«نجد القسم الاكبر من هذه المفردات عند الجرجاني، فلربما استقى من مواد الآمدي، ولربما استقى ايضا الاثنان من مصدر ثالث وحيد. فهذا ما يتطلب الدرس والتنقيب».

هذا، بالاضافة الى احساس الناشرين بان الكتاب على جانب كبير من الأهمية، فعلى الرغم من النقص الفاضح في مخطوطهما قالاً (٢٠٠٠):

«ومحتويات المؤلف هذا تجعله يستحق النشر نظرا للحاجة الملحة لمفردات فلسفية بدأت تظهر حاجتها شيئا فشيئا».

فهذا الذي قالاه صحيح كل الصحة؛ ونشرتنا للنص تجيب عن الرغبة في شكل اقوالهما ومضمونها على نحو دقيق .

<sup>(</sup>٣٧) مجلة المشرق، ١٧٩/٤٨، تعليق ١ .

<sup>(</sup>۳۸) ایضا، ص ۱٦٩ س ۲۶ ـ ۲۰ .

#### (٣) منهج التحقيق:

يتحدث محققو النصوص التراثية، دائيا عن وسائلهم في تحقيق هاتيك النصوص ونشرها، حتى وجدنا الطرق مختلفة في اخراج النصوص للنشر. من ذلك الابقاء على سياق المخطوط، والتعليق عليه في الهوامش. ومنه اخراج نص النسخة الام Archetype ومقابلتها بالنسخ الأحدث في الهوامش. ومنه ان يحرر النص كها هو في المخطوط، بنواقصه دون التدخل في اصلاحه. ومنه ان يعالج النص الناقص بالاستكمال في الهوامش مرة، او يقترح في صلب النص. ومنه ان يصار النص الى قراءة نقدية تقربه الى روح المؤلف باجتهاد المحقق.

ومن اصعب امور التحقيق اخراج النص وفق الطريقة الاخيرة؛ فهنا يجتاج المحقق الى مزيد من الوعي لحس المؤلف في سياق النص، لذلك صارت هذه القراءة هي افضل الطرق في تحقيق النصوص ونشرها، لكنها صعبة وتحتاج الى حذر وتحرز شديدين.

هـذا من ناحية مضمون النص؛ امـا من الناحية الشكلية في اخـراج النصوص، فهي تعتمد على الجملة مبدأين:

الأول/ تحقيق النص بالاشارة الى بعض الألفاظ لكي يخرج النص نظيفا من الأرقام والرموز، وتحدد الاشارات في الهوامش بالاحالة الى كل لفظ والاختلافات في قراءة الفاظه .

الثاني/ تحقيق النص بترقيع الفاظه في صلب النص، وبناء عليها يكون الجهاز النقدي في الهامش فيكون اخراج النص مليئا بالارقام، لكنه يحافظ على صحة تسلسل متابعة اختلاف القراءة في الالفاظ.

وأنا هنا، في التحقيق استعملت طريقة النشرة النقدية التحقيق استعملت طريقة النشرة النقدية المؤلف. كما محاولا اخراج النص بالصورة التي اعتقد أنها اقرب لأسلوب المؤلف. كما نهجت في الجهاز النقدي Apparatus criticus الاستعمالين الذين اوضحتها في المبدأين السابقين؛ فقد كان ترقيم الألفاظ هو المعتمد في «رسائل الحدود والرسوم» تماماً على نفس المنوال الذي اتبعته في «الكتاب المبين» للآمدي..

وتبرير ذلك هو انني كنت راغبا في ايضاح الموسيلتين في تحقيق النصوص لطلابي في الدراسات العليا.

وهنا يجب ان نشير الى ان نتائج التحقيق تظهر لدينا، الآن، على الشكل الآتى:

الأول/ ان تحقيق نصوص «رسائل الحدود والرسوم» يستند اولا الى مخطوط صديقي (= ص) مقارنا، بمخطوطات او طبعات هذه الرسائل حيثها توفرت. واعتبرت مخطوط (ص) هنو الأساس في ترقيم حواشي الرسائل بكاملها. وتحقيق الرسائل، هنا، يكشف عن قراءة جديدة لنصوصها المطبوعة وفق مخطوط وحيد، كالكندي وجابر، او وفق مخطوطات احدث بالنسبة للخوارزمي، وابن سينا، والغزالي .

الثاني/ ان تحقيق نص «كتاب المبين» يقوم على اساس قراءة ثلاث نسخ مخطوطة؛ وقد اعتمدت مخطوط (س) ومخطوط (ق) في ترقيم أوراقهها؛ بينها لم أشر لأوراق مخطوط (ل) مع أني استعملته في الجهاز النقدي حتى منتصف النشرة الناقصة في مجلة المشرق، أيضاً، بما يساوق المخطوط الأخبر.

ويلاحظ، كذلك، أنني آثرت ان اذكر كل تفصيلات الاختلافات في قراءة الألفاظ، في الاملاء، والرسم، والتنقيط، والحركات، الخ، حتى تتسنى فرصة كافية لمعرفة محتويات كل مخطوط، وكيفية اخراج النصوص على النحو الذي بين أيدينا.

ولعله من نافلة القول أن نوجز هنا الفائدة المرجوة لنشرتنا كل هذه النصوص؛ فقد صار واضحاً لدينا الآن الأهمية البالغة التي ننظر الى تاريخ المصطلح وتطوره عند الفلاسفة، اولاً ويالـذات. لكن من الضروري بيان عناصر هذه الفائدة التي اشرنا اليها، وهي

١ ـ ان نشرتنا تؤكد انتساب كتاب الحدود الى جابر بن حيان، وتقدم قراءة صحيحة له افضل من نشرة كراوس.

٢ ـ ان نشرتنا تلغي الرأي الذي يذهب الى التشكيك برسالة الكندي في

- الحدود والرسوم، وتقدم قراءة صحيحة لنص الرسالة، وتؤكّد تمام الرسالة بديباجتها وخاتمتها.
- ٣ ـ ان نشرتنا تقدم قراءة جزئية صحيحة لكتاب «مفاتيح العلوم»
   للخوارزمي، في بابي الفلسفة والمنطق، ترقى الى عهد المؤلف.
- إن نشرتنا تقدم قراءة نقدية دقيقة لرسالة الحدود لابن سينا موثقة بمراجعة القدماء، على نحو اكثر ضبطاً من نشرة غواشون.
- \_ ان نشرتنا تفصح عن سرّ استعمال القدماء لكتاب الحد من «معيار العلم» للغّزالي، وتقدم قراءة جزئية صحيحة لهذا الجزء من الكتاب موثقة بمطالعة الفلاسفة.
- ٦ ـ ان نشرتنا تقدم أول مرة النص الكامل لكتاب «المبين» للآمدي،
   فتكشف عن الدور الممتاز الذي لعبه هذا الفيلسوف في تكوين المعجمية
   الفلسفية بعد ابن رشد.

وخلاصة القول: ان نشرة هذه النصوص مجتمعة تتيح لجمهرة المتخصصين في الفلسفة مراجعة تواريخ المصطلحات الفلسفية، وحدودها، وتطور مفاهيمها عند الفلاسفة، بشكل يحقق المزيد من التقدم في مجال استثمار غربلة المصطلحات الفلسفية الحديثة في ضوء تراثنا الفلسفي العربي.

#### (٤) كشَّاف عن الرموز المستعملة في التحقيق:

تتوزع هذه الرموز على تحفيق نصوص «رسائل الحدود والرسوم»، لجابر ابن حيان والكندي والخوارزمي الكاتب وابن سينا والغزالي، وملحق بالنصوص هو «كتاب المبين في شرح ألفاظ الحكهاء والمتكلمين» للآمدي. وقد رتبنا هذه الرموز، هنا بحسب تقسيماتها الى حروف ترمز للمخطوطات والنشرات والطبعات، والى حروف ترمز للقراءات في المخطوطات، والى علامات ترمز لموازنة النصوص، والى الأقواس المستعملة في عموم التحقيق. وقد رتبنا الحروف الأولى التى ترمز للمخطوطات وغيرها،

- بحسب حروف الألفباء لتسهيل امر مراجعة القارىء الى القائمة، هاهنا، وتذكيره بمعنى كل رمز وتفصيلاته.
  - أولاً الحروف التي ترمز للمخطوطات والنشرات والطبعات:
- أ. مخطوط (ايا صوفيا) باسطنبول، برقم ٤٨٤٢، من الورقة ٥٣ب ـ ٥٤ب، لرسالة الكندي «في حدود الاشياء ورسومها».
- ب. طبعة (بيروت)، لكتاب «معيار العلم» للغزالي، نشرة دار الاندلس، . بيروت ١٩٧٨، ص ١٩٧ ـ ٢٢٦.
  - د. مصورة المجمع العلمي العراقي، (بغداد)، برقم ٤١ لغة، (= مخطوط س) من «كتاب المبين في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين» للآمدي.
  - ذ. طبعة «ذخائر العرب» لكتاب «معيار العلم» للغزالي، نشرة سليمان دنيا، ط٢، القاهرة ١٩٦٩، ص ٢٦٥ ـ ٣٠٨.
  - ر. نشرة يوحنا (قمير)، لرسالة الكندي «في حدود الاشياء ورسومها» ضمن: الكندي، [سلسلة فلاسفة العرب ٨]، بيروت [١٩٥٤]، ص ٦٣ ٦٧.
  - س. مخطوط المكتبة العامة في (تونس) برقم 2818mss، [= مصورة (د) قبل]، لكتاب «المبين» للآمدي.
  - ص. مخطوط (صدّيقي)، بمكتبة جاويد، في كابل؛ وهي تحتوي على «رسائل الحدود والرسوم» كاملة.
  - ط. (طبعة) الكردي، لكتاب «معيار العلم»، للغزالي، القاهرة 1971 / 1972 / 1971.
  - ع. نشرة محمد (عبد الهادي) ابو ريدة، لرسالة الكندي «في حدود الاشياء ورسومها»؛ ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، جد ١، القاهرة ١٣٦٩ / ١٩٥٠، ص ١٦٥ ـ ١٧٩.
  - غ. نشرة (غواشوان) A.M.Goichon لكتاب «الحدود» لابن سينا، القاهرة 1978، ص ١ ـ ٥٠.
  - ف. نشرة (فان فلوتن) G.Van Vloten، لكتاب «مفاتيح العلوم»، للخوارزمي الكاتب، ليدن ١٨٩٥، ص ١٣١ ـ ١٥٢.

- ق. مخطوط المكتبة الظاهرية في (دمشق)، برقم ٩١٩٩ عام، لكتاب «المبين في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين» للآمدي.
- ك. نشرة (كراوس)Paul Kraus ، لكتاب «الحدود» لجابر بن حيان، ضمن «المختار من رسائل جابر بن حيان»، القاهرة ـ باريس ١٣٥٤ / ١٩٣٥ من ٩٧٠ ـ ١١٤ .
- ل. مخطوط مكتبة علي أميري في (اسطنبول)، برقم ١٢٠٩، لكتاب «المبين» للآمدى.
- م. نشرة ناقصة، لكوتش وخليفة اليسوعيين، في مجلة (المشرق)، بيروت ١٦٥٤، ١٩٥٤، ٢٠٤٥، لكتاب «المبين» للآمدي.
- ه. مطبعة (هندية)، لرسالة «الحدود» لابن سينا، ضمن «تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات»، لابن سينا، القاهرة ١٣٢٦ / ١٩٠٨، ص
- و. مخطوط دار الكتب و (الوثائق)، برقم ٣م / كيمياء وطبيعة، (القاهرة) لكتاب «الحدود» لجابر بن حيان؛ الورقات ٧٧ ــ ٨٦.
- ى. الطباعة (المنيرية)، لكتاب «مفاتيح العلوم» للخوارزمي الكاتب، القاهرة ١٣٤٢ / ١٩٢٣، ص ٧٩ ـ ٩٢.

ثانياً ـ الحروف التي ترمز للقراءات في المخطوطات:

ر = في السطر .

تر = تحت السطر.

فر = فوق السطر.

هـ = هامش المخطوط المرموز .

صح = تصحيح النسّاخ في المخطوطات .

ثالثاً ما العلامات التي ترمز لموازنة النصوص:

- + = زيادة في المخطوط والمطبوع المرموز لهما بعد العلامة .
- = نقص في المخطوط والمطبوع المرموز لهما بعد العلامة .

- ؟ = مطموس/ مشوش/ خرم/ ممسوح، في المخطوط المرموز لـه بعد العلامة .
  - . . . . = قطع في النص .

رابعا \_ الأقواس المستعملة في عموم التحقيق:

- [....] = ارقام مخطوط (ص) في نصوص الرسائل، وارقام مخطوطي (ق) و (س) في كتاب المبين للآمدي .
- > . . . > = زيادة من عندنا، او بالاستناد الى احدى المخطوطات المرموزة في الهامش .
  - [[....] = اضافات النساخ، ونقترح حذفها .
  - (...) = ارقام تحقيقنا في الحواشي، وتعليقات لنا على النصوص.
    - ( . . . ) = لتوثيق اقوال مقتبسة في النصوص .

#### \* \* \*

وبعد، فهذه نشرة نقدية Critical edition دقيقة، قصدت منها ان تكون مادة تطبيقية لطلبتي في الدراسات العليا في قسم الفلسفة ؛ وكيف يجب ان يجتهدوا في قراءة النصوص القديمة من تراثنا العربي الفلسفي، مرحلة اولى لفهم مقاصد الفلاسفة في الالفاظ ومعانيها، والاشياء وحدودها ورسومها، لكي يستطيعوا فيها بعد بناء نظرياتهم حول كل المفاهيم التي يبحثونها في رسائلهم العلمية التي ننشد فيها تأصيلهم لتراثنا العظيم .

جامعة بغداد

دكتور عبد الامير الاعسم

شبّاء ۱۹۸۲ ـ ۱۹۸۳

# تحقيق النصوص:

نصوص من التراث الفلسفي العربي في

حدود الأشياء ورسومها

# رسائل الحدود والرسوم للفلاسفة العرب

- ۱ ـ جابر بن حيّان .
- ٢ ـ ابو يوسف الكندي.
- - ٥ ـ ابو حآمد الغزّالي .

1

## الحدود لجابر بن حيان

الرموز: ص= مخطوط [صديقي]، الورقة ١٠ أ-١٣ أ . و = مخطوط دار الكتب، القاهرة، الورقة ٧٧ -٨٦. ك = نشرة كراوس، «المختار من رسائل جابر»، ص٩٧ ـ ١١٤.

### حبسم الله الرحمن الرحيم>(١)

#### حفاتحة الكتاب>

الحمدُ لله " الذي لا يُحدُّ بحدٍ ، ولا يُوصَفُ بمعنى ذِي " وصْفِ ، ولا تُجريٰ " عليه صفاتُ المخلوقْن ، وصلَّى الله على سيّدِنا محمّدٍ ، خاتم النبيينُ والمرسلين " وعلى آلهِ وصِحْبهِ أَجِمعين ، وسلّم تسليماً كثيراً إلى يوم الدّين .

أعدم أنَّ لنا كُتباً في الحدود ذوات أفانين ومتصرفات مُتباينة بحسب طبقات العلوم التي قُصِد بها قصدها، وأمَّ (٢) بها نحوها. فأمّا هذا (٢) الكتاب، فمنزلته من الشرف كمنزلة العلوم التي اختصت بها هذه الكتب. وما يُرُّ بكُ فيها، إن كُنْتَ تعقِلُ ما نقوله، مُغن عن وَصْفِها و مدحها عندك، ويسهل عليك (١٠) حادراك > (١) فضلها وإنْ لم تَفْهم مايمر بكُ فيها، فما منزليّك أن نمدَحها (٢٠)،

<sup>(</sup>١) + (- و، ك)؛ وهكذا كل زيادة بالتنصيص عل (ص).

<sup>(</sup>٢) ص: قال جابر بن حيان الصوفي، بعد حمد الله. .

<sup>(</sup>٣) ص: يوصف بزي.

<sup>(</sup>٤) و، ك: يجري.

<sup>(</sup>٥) والمرسلين، ـ ص.

<sup>(</sup>٦) و ، ك: وامر. واستدرك لتصويبها، ك، ٥٥٧ / ٦ من اسفل.

<sup>(</sup>٧) و ، ك: فهذا.

<sup>(</sup>٨) و ، ك: يسهل على. صححها، ك ، ٩٧ /هـ٩.

<sup>(</sup>٩) + ص.

<sup>(</sup>١٠) و: يمدحها.

# ولاأنْ نقر(١١) لك بشيُّ منها، فَضْلا عن أن تراها وتلمسَهَا وتَقْرأها. ١٣٠

حتوطئة في الحدّ>

واعلم أنّ الغَرض بالحدّ هو الأحاطة ببجوهر المحدود على الحقيقة، حتى لا يُخْرج منه ما هو فيه، ولا يَدخل فيه ما ليس منه. لذلك صار لا يُحْتملُ زيادةً ولا نقصاناً، (١٠) اذْ كان(١٠) مأخوذاً من الجنس والفصول المحدثة للنوع، الا ما كان(١٠) من الزيادات من آثار فصوله المحدثة لنوعه بالكل لا بالجزء، كالضحّاك للانسان وذي الرجلين فيه؛ وأشباه(١٠) ذلك.

وَ فَأَمَا النزيادةُ فيه ، فتُقسم قسمَيْن : فيها كان منها ليس من اثر الفصول وخواصها (١٠) بالكل لا بالجزء ؛ فهي ناقصة من المحدود (٢٠) . وما كنان من اثرها (٢٠) وخواصها بالكل لا بالجزء ؛ فليس بناقص (٢٠) من المحدود ولا زائد وفيه .

<sup>(</sup>۱۱) و: يقر.

<sup>(</sup>۱۲) ص: تقرها.

<sup>(</sup>۱۳) و : نقصاً.

<sup>(</sup>١٤) اذ کان ، ؟ ص.

<sup>(</sup>١٥) و : مان.

<sup>(</sup>١٦) ص : وغير.

<sup>(</sup>۱۷) (۱۸) و : الحدود.

<sup>(</sup>١٩) و : خواصه.

<sup>(</sup>۲۰) و : الحدود.

<sup>(</sup>۲۱) اثرها، ۶ من ۱

<sup>(</sup>۲۲) ص: بنقصان.

<sup>(</sup>۲۳) ص : زیادة.

فأما النقصان من الحدّ؛ فهو زيادة في المحدود المحالة على أيّ وَجه (١٢٠) كان النقصان مِنْهُ. والعلة في ذلك أنّ الحدّ، على مارتبه القومُ من الجنس وفصوله المحدِثة لذلك النوع المقصود بالحدّاليه، فاذا نقص فصلٌ، دخلَ في النوع ماعدم ذلك الفصل وماوّجدَ فيه المشتراكِهما في الجنس الذي هما تحتهُ؛ فَحصَلَتُ الزيادة في النوع المحدود. كما أنّا إذا قُلنا في حدِّ الحمار إنة حيوان ذو أربع قوائم، فَنقُصْنا فَصْلَهُ المتمّمَ لنوعْهِ، وهو النهاق، زادَ المحدودُ المحالة (٢٠٠)؛ إذْ كان ذو أربع قوائم يجمعُ الحمار وغير الحمار حمن الماشيةِ، كالغنم > (٢١٠ والحيل والبغال والجمال، وغير ذلك من ذواتِ القوائم الأربع (٢١٠).

وكذلك اذا زدْنا في حدّ الانسان ما ليس هو بأثر كلّي ولا خاصية مساوية لفَصْلِهِ المحدث لنوعه من أثر جزئي أو عرض لم يؤثره فصله، حصل النقصان من المحدود ضرورة. ألا ترى أنا اذا قلنا في حدّ الانسان إنه حيّ ناطق مهنّدس، أو نحويّ او كاتب (۲۸)، نقص ضرورة المحدود، وهو الانسان؛ لأنّ (۲۱)، من ليس بكاتب او نحويّ او مهنّدس، (۳۰)، مقتضى هذا الحدّ لا يجب [ص: ١٠ ب] كوْنهُ انسانا، وليس الأمر كذلك. وهذه (۳۱) الزيادةُ من أثر فَصْلِهِ المحدث لنوْعِه؛ لكنها حن ثبة لا كلّة، وناقصة لا مساوية (۳۱)

<sup>(</sup>٢٤) و ، ك : وجوه .

<sup>(</sup>٢٥) محالة ، دو.

ر (٢٦) + ص ؛ \_و ، ك. ويخصوص معنى (الماشية) في هذا الاستعمال ، انظر ، الفراهيدي ، كتاب العين ، تحقيق الاستاذين مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي ، بغداد ١٩٨٢ ، ج ٢ ، ص ٢٩٤ س ١٠ - ١١ ؛ كذلك قارن بخصوص معنى (الغنم) ، ج ٤ ، ص ٢٢٤ س ١١ - ١٢ .

<sup>(</sup>٢٧) ص: الاربع قوائم.

<sup>(</sup>۲۸) و ، ك : كاتب او كانت ، (كذا).

<sup>(</sup>٢٩) و: لا.

<sup>(</sup>٣٠) ص : بمهندس او نحوي او كاتب. وهو صحيح ايضا؛ لكن الجاري في اسلوب ذلك العصر، تكرار الأقرب، فالقريب، فالبعيد، وهكذا؛ تلاحظ.

<sup>(</sup>٣١) و : وهو.

<sup>(</sup>٣٢) و : خاوية .

وكذلك إذا زِدْنا عرضاً ليس من آثار الفَضْل، كأنا نقول انَّ الانسان حيٌّ ناطِقٌ أَسْوَد، نَقَصَ المحدودُ لا محالة؛ لأنَّ الابيض، حينتذر٣٠٠ على هذا الحدُّ لا يجبُ كونه انساناً فاذا جئنا بالمساوي وزدناه (٢٠) عرضاً كان أو خاصّة ، لم ينقص ا المُحدودُ؛ كأنَّا نقول إنَّ حلَّ الانسان أنه حيٌّ ناطِقٌ مائتٌ ضحَّاكُ، فنأتي بالخاصة؛ < أو >(٣٠٠ عريض الاظفار وذو الرجلين، فنأتي بالعَرَض؛ لم ينقصْ المحدودُ، لانه لا إنسان إلَّا وهَّذه حالهُ(٣٠).

وإذْ قد بان هذا من أمرِ الحدّ، ووضحَ الغرضُ(٢٧) به، وكيفية دلالته عملي حقيقة المحدُّود، وظهر ما ينَقصُ منه وِيزيدٌ فيه من زيادةٍ ونقصان، وما لا ينقصُ منه ولا يزيد(٢٨) فيه من الزيادات؛ فَلْنَقُلْ في حدودِ ما يُحْتَاجُ الى ذِكْـرِ حدودِهِ لتُعرَفُ حَقَّاتُقُهُ عِلَى الصَّحَّة ؛ فَتُعْلم (٣١)، عند ذكرنا لها في هذه الكتب في مُّواضعها الحَاصَّة بها لكلِّ وَاحدِ منها، عِلْما لا يتطرّق إليه(") الشَّكَّ(").

#### حتقسيم العلوم>

فأقول: انَّ هذه العلوم المذكورة في هذه الكتب لما كانتْ على ضُرْبين: علم الدَّيْن(٢٠) وعلم الدَّنيا(٢٠)؛

فكان علم الدين فيها منقسماً الله قسمين: شرعياً وعقلياً.

(٣٣) ص: ح، (كذا!).

(٣٧) ص: العرص. (٣٨) و : فلا يزيد . (٣٤) و : زدنا.

(٣٩) ص: فيعلم. (٣٥) + ص.

(٣٦) ص : لان الانسان هذه حالة. (٤٠) و ، ك : عليه.

(٤١) واضح هنا ان جابرا يتحدث في هذه الفقرة عها انجزه في نظرية الحد، لذلك فهو بحاجة الى تطبيق اقواله على الاشياء لمعرفة حقائقها، على نحو دقيق غير قبابل للشك. لكنه ، سوف يلجأ الى تقسيم العلوم، فيأتي بعد ذلك بحدودها، فحدود الاشياء التي يقوم العلم بها، فحدود اخرى مستعملة في صلب الفلسفة، ان اقوال جابر ههنا، تؤكد ريادته في صياغة فن الحمد، وتقسيم العلوم وحدودهما وحدود اشيائها؛ كما راينا في دراستنا السابقة.

(٤٢) و : دين.

(٤٣) و : دنيا.

(٤٤) و: منقسم.

وكان <العلم> العَقْلي منها منقسماً قسمين: علم الحروف وعلم المعاني. وكان علمُ الحروف منقسماً (منه) قسمين: طبيعياً وروحانيا.

وكان < العلم > الروحاني منقساً (١٠) قسمين: نـورانياً وظلمانياً. و حكان العلم > الطبيعي منقساً (١٠) أربعة أقسام : حرارة ، وبرودة ،

ورطوبة، ويبوسة.

و <كان> علمُ المعاني منقسماً (١٠) قسمَيْن: فلسفيا والهيّاً. و <كان> علمُ الشَّرع منقسماً (١٠) قسمَيْن: ظاهراً و باطناً. و <كان> علم الدِّنيا منقسماً (٥٠) قسمَيْن: شريفاً و وضعياً.

فالشريف، علمُ الصَّنعَةِ.

والوضيع ، علم الصّنائِع . وكانت الصنائع التي فيه منقسِمة قسمَين : ـ منها صنائع محتاج اليها في الصنْعَةِ .

\_ و حمنها > صنائع مُحتاجُ إليها في الكفاية والإتفاق منها على الصَّنْعةِ (١٠٠).

فاذاً، جميعُ (٢٠) مانذكره في هذه الكتب غير خارج منْ هذه الاقسام؛ وذلك أنّ مافيها من العلوم الطّبيعيّة والنجومّية والحسابية، المارّة في خلالها، والهندسّية داخل في جملة العلم الفلسفي (٢٠٠). وما فيها من صنائع الأدهان والعِطْر والأصباغ، وغير ذلك، دِاخل (٢٠٠) في القسم الذي يُرادُ للكفاية والاستِعانة بما

(۵) و : منقسم. (٤٩) و : منقسم.

(٤٦) و: منقسم.

(٤٧) و : منقسم. (٥١) و : على الصنعة منها.

(٤٨) و : منقسم. (٢٥) و : ك: فاذا كان جميع.

(٥٣) العلم الفلسفي، كذا يستعملها جابر على نحو مركب للدلالة على الفلسفة؛ وقد مر بنا قبل قليل كيف قسم علم المعاني الى الهي وفلسفي. وفي الحالتين. نلاحظ مد الضرب من الاستعمال أول مرة في تاريخ الفكر الفلسفي عند العرب حوالي نهاية القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادي. ينظر ماياتي من حد العلم الفلسفي والفلسفة.

(٤٥) و : داخلة.

يتفِق منه على الصّنعة.

فَّامَا عَلَمُّ الصنعة، فمنقسم قسمين: مُراد لنفسه، ومراد لغيرهِ. فالمرادُ لنفسه، هو الاكْسِيْرُ<sup>رُه،</sup> التامُ الصابغُ. والمرادُ لغَيْره، عِلى ضَربينِ: عقاقيرُ وتدابيرُ.

فالعقاقير على ضَرْبين: حَجَر، وهو(٥٠) المادة؛ وعقاقيرُ يُدبُّر بها.

والتدابير على ضَرْبينَ: جَوَّانِي، وبِرَّانِي.

فالجواني على ضَرِبَيْن: أَحْمَرُ وَأَبْيضُ. والبيضُ . والبراني على هذين الضربين ايضاً ؛ لكنَّه ينقسم اقساماً تكادُ تكونُ بلا نهايةٍ ؛ غير ان مافي هذه الكتب منها أشرفها

والعقاقيرُ التي يُدبَّر بها علي ضَربين: بسائطٌ، ومرَكَّبة. فالبسائط، هي كلَّ غبيط(٥٠) لم يدخله تدبيرُ. والمركّبةُ هي الأركان فأمّا الاكسِير، فعلى ضَرْبِينْ: أحمرُ وأبيضٌ.

فهذه جميع أقسام هذه العلوم الداخِلةِ في هذه الكتب، المنصوص عليها فيها(٥٠٠). ونحتاج(٥٠١) أن نقول في حدودها بما يفْصحُها ويكشفُ عن حقَّائِقِها، ونقلد البغي (١٠٠) في ذلك الناظر فيها والمتولي لدرسها والله ، تعالى نسال توفيقنا لما يرْضاه (١٠٠) فقد علم غرضنا ورايّنا فيها ناتي (١٠٠) به ونبديه من أسرار هذه العلوم المكتومة. ويكون ما نورده من هذه [ص: ١١ أ] الحدود على توالي القسمة التي قَسَّمْنَا هذه العلومُ عليهًا؛ ليكون ذلك أيسرَ (١٣) وأَبْينَ وأَوْضَحَ.

clixir (00) كلمة عربية دخلت المعجمية الأوربية؛ انظر: Collins New Cuild Dictionary , p. 168 a , Il. 8 - 13

<sup>(</sup>٥٦) و : حجري هو.

<sup>(</sup>٥٧) كذا!، ودلالته الاصل.

<sup>(</sup>٥٨) و ، ك : منها

<sup>(</sup>٥٩) ص : يحتاج

<sup>(</sup>٩٠) البغي ، طلّب الشيّ.

<sup>(</sup>٦١) و ، ك : يرضيه .

<sup>(</sup>٦٢) و : ناتيه /تانيه .

<sup>(</sup>٦٣) و ، ك : اشرح.

# وبالله استعدين في ذلك؛ وهو حَسْبُنا ونعم الوكيل.

#### حدود العلوم>

فأقول: انَّ حدَّ عِلمُ اللَّينِ أنه صُوريتحلى بها العقل لسَتَعْملها فيها يرجى (١٠) الانتفاع به بَعْد المُوت.

وليسَ يعترض على هذا طَلَبُ رئاسةِ الدِّنيا بها، ولا إعظامُ الناس له من أَجْلها، ولا الحِيلة عليهم باظهارها؛ لأنَّ كلِّ ذلك ليس هو لها بالذَّات، لكنَّ بطريق (١٠) العَرَض.

والحدّ، الما هو ماخوذ من الجنس والفصول الذّاتية؛ فاعْلَمْ ذلك، وتَبَيّنه. واعْرفْ قدر هذا الكتاب؛ فلو قلت ١٠٠ ان ليس في جميع كتبنا هذه الخمسمائة ١٠٠ كتاب الا مقصرا عنه في الشرف ١٠٠ لقلت حقا. فاذا كانتْ كتُبنا هذه أشرَفَ من جميع مالنا، وأيسر ١٠٠ وأبين منها وافضل لما فيها من علوم ساداتنا ومن جميع مالناس غيرنا؛ فقد صار هذا الكتاب أفضل من جميع مافي العالم من الكتب، لنا ولغيرنا، بجمعه حقائق مافي هذه الكتب على أبين الوجوه، وأصح الحدود، وأوضح الطرق. فاعلم ذلك.

وحدًّ علم الدنيا أنه الصور التي يِقْتنيها العقلُ و النَّفْس، لاجتلاب (١٧) المنافع

ودفع المضارِ قَبْلُ الموت.

وَآنَمَا قُلناً فِي هَذا الحِدّ «يقتنيها العقلُ والنفس»؛ لأنَّ من المنافع والمضار (٧٧٠)

<sup>(</sup>٦٤) و ، ك : يرجو

<sup>(</sup>٦٥) و: بالطريق.

<sup>(</sup>٦٦) ص : قلت؛ و : قلت؛ ك : قلت.

<sup>(</sup>٦٧) و ، ك : الخمس مائة.

<sup>(</sup>٦٨) و: الشرق.

<sup>(</sup>٦٩) و ، ك : لقلت

<sup>(</sup>٧٠) و ، ك : اشرح.

<sup>(</sup>٧١) و : لاختلاف.

<sup>(</sup>٧٢) و ، ك : ودفع المضار.

اشياء مُتَعَلقة بالشهوة، وهي من خواص النفس. فَعلم هذه مقصور على النفس، إذْ كان العقلُ عدوًا للشهوة. ومنها اشياء متعلقة بالرّأي؛ فِعَلْمها مقصورُ على العقل. فلذلك احتجنا في الحد اليهار ٧٠٠، معاً ٧٠٠.

وحدُّ العلْم الشّرعيّ أنه العلمُ المقصود به أفضْل السياسات النافعة، ديناً ودنيا، لما كان من منافع الدّنيا نافعاً بَعْدَ المؤت.

و إنما خَصَّصْناً هذا النوع من منافع الدَّنيا؛ لأنَّ مالمْ يكنْ من منافعها هذه حالَهُ ولاِ تَعَلَّق له بالدِّينِ، فليس<sup>(٢٠)</sup> قصدُ الحدِّ إليه (٢٠).

وحدُّ العُلم العقلي أنَّه علم ماغابَ عن الحواسِ وتحلَّى به العقلُ الجُزئي مِن أحوال العِلِة الأولى، وأحوال نفسه (٣٠) وأحوال العقِل الكَليِّ، والنفس الكلّية والجزئيَّة، فيها يتعجّلُ به الفضيلة في عالم الكَوْنِ ويُتوصّلُ به الى عالم

البقاء. وحدُّ علم الحروف أنَّه الِعلْم المحيطُ بمباحث الحروف الأربعةِ من الهلّيةِ، والمائية، والكَيْفيَّة، واللّمِيَّة.

وحدُّ علم المعاني (١٧) أنه العلمُ المحيطُ بما اقتضتْهُ الحروفُ اقتضاءً طبيعياً معلوماً بالبرهان من الجهات الأربع (٢١)؛ وهي: الهليَّة، والمائِيَّة، والكيفِيَّة، واللّميَّة.

وحدُّ (٨٠) علم الحروف الطّبيعي أنّه العلمُ بالطبائع الخاصة بكل سبعةٍ من

(٧٣) و: اليها.

(۷٤) معا ، + ص.

(۷۵) و : وليس.

(٧٦) و : **الصدي**ن المه

(٧٧) اقترح في (ك) : من احوال نفسه واحوال العلة الاولى.

(٧٨) علم المعاني ، + ص ، ك . و : معاني الحروف. (قارن ك، ص ٥٥٧).

(۷۹) ص: اربع جهات.

(٨٠) و ، ك : حد معاني. اقترح (ك) حذف معاني (ص ٥٥٧ س ؟ من اسفل).

الحروف في النوع، وبواحدٍ منها في الشخص.

وحدُّ عَلَم إلحَروفُ الرُّوحانُّي أنَّه العلمُ بما هي (٢٠٠٠ أثر له من النَّور والظلمة، وبكونها اشكالًا لهما على حق وجودهما بالتَّأثير وأصَّدَقَهُ (٨٠٠).

وَحْدُّ العلم النَّورانِّ أَنَّهُ العلمُّ بحقيقة النُّورُ الفائض على الكلِّ. وحدُّ العلم الظُّلماني أنَّه العلمُ بالضدِّ للنور (١٠٠٠)، وكيفية مضادِّته له، ولميتهٍ. وإنما لم نذْكُرْ أَلْهَليَّة والمَّاتَيَّة في هذا العلم (١٨٠٠؛ لأنَّ العلم بأحدِ الضدّين عِلْم بالاحرفي الجملة.

وحَدُّ عَلَم الحرارة أنَّه (٥٠٠ العلُّم بجوهرها (٢٠٠)، وأثرها، وما تأثَّرتُ منه، اذا كان علماً بها على التفصيل. فأما اذًا كان علماً بها على ألجملة؛ فهو العلمُ بأثرهَا الخاصّ بها.

وحدُّ علم البرودة [ص: ١١١] أنَّه (٧٠) العلم بجوهرها، وأثـرها، وما تأثُّرتْ منه على التفصيل. ﴿ حَنَّامًا أَذَا كَانَ العَلَّمُ بِالرَّهَا الْحَاصِ بَهَا، فَهُو علم > (٨٨) بأثّر ها (٨١) على الجملة .

وحدُّ علم الرطوبة أنَّه (١٠) العلمُ بجوهرها، وخاصتها، وما تأثرت منه على

(۸۱) کذا (!).

(٨٢) و : وجوهما (!) واقترح في (ك): وبكونها اشكىالا لهما بـالتاثـير على حق وجـودهما واصدقة.

(۸۳) للنور ، ـ ص.

(٨٤) ص : الحد.

(۸۵) و ، ك : هو.

(۸۲) ك : بجوهرها.

(٨٧) كذا في ص؛ في و ، ك : العلم بالبرودة هو.

(٨٨) + ص.

(۸۹) و : تأثرها .

(٩٠) و، ك : هو.

التفصيل؛ وبخاصتها على الجملة وانما لم نقل باثرها <على الجملة>(١١)؛ لانها منفعلة لا فاعلة.

وحد علم اليبوسة أنّه العلم بجوهرها، وخاصّتها (١٠٠٠)، وما تـأثّرت منـه على التفصيل؛ وبخاصتها على الجملة. واتّما لم نقل بأثّرها حعلى الجملة >(١٠٠)؛ لأنّها مُنْفعلة لافاعِلَة، حشأنُها شأنَ التي قبلها >(١٠٠).

وحّد العلم الفلسفي أنه العلمُ بحقاًئق الموجودات المعْلولَةِ .

وحد العلم الالهي آنه العلم بالعلّة الأولى، وما كلن عنها بغير واسطة او بوسيط واحد فقط (۱۰۰ وانما قلنا هذا؛ لان خُلُوّ (۱۰ الوسط لم يبلُغُ حالوسيط> به حدَّ التركيب.

وحدُّ علم الشرع انه (۱۷) العلم بالسنن النافعة اذا استعملت على حقائتها من الاشياء النافعة فيها قبل الموت، أو مما ينفع فيها بعده. (۱۸).

وحدُّ علم الظاهر (١٠٠) أنَّه العلم بالسُنن العامة (١٠٠٠ على الأمر الكلِّيّ اللائق بالطبيعة ، والعقول والنفوس الطبيعيّة .

وحدُّ علم الباطن انه العلم بعلل السُّنن وأغراضها(١٠١) الخاصّةِ(١٠٠) اللائقة

<sup>(</sup>٩١) + ص.

<sup>(</sup>۹۲) و ، ك : بخاصتها وجوهرها.

<sup>(</sup>۹۳) + ص.

<sup>(</sup>٩٤) + ص : (كذا في [هـ] صح).

<sup>(</sup>٩٥) فقط ، ـ ص .

<sup>(</sup>٩٦) و ، ك : حلية .

<sup>(</sup>٩٧) و ، ك : هو.

<sup>(</sup>٩٨) و ، ك : . . حقائقها فيها بعد الموت وقبله من الاشياء النافعة فيها بعده او النافعة فيها ينفع فيها بعد للموت . اقترح (ك) حذف العبارة الاخيرة : او النافعة فيها ينفع فيها بعد الموت .

<sup>(</sup>٩٩) و: العلم الظاهر.

<sup>(</sup>١٠٠) و، ك: العامية.

<sup>(</sup>۱۰۱) و : اعراضها.

<sup>(</sup>١٠٢) و ، ك : الخاصية.

بالعقول الألهية.

وحدُّ علم الدنيا أنَّه العلم بالنافع والضَّارَّ، وما جَلَبَ المنافع منها أو ١٠٠٠ أعانَ حمل إجْتلابها>(١٠٤) فيه، و حمآ> دَفَعَ المضارُّ منها او أعَانَ على ماتذُفع به.

وحدُّ علم الدُّنيا الشريف انه (١٠٠٠) العلُّم بما أغْني الانسان عن جميع النَّاس في قوَام حياتهِ الجيدة.

وحدَّ علم الدّنيا الوضيع أنّه (١٠١) العلم بما يوصِلُ الى اللذّات والمنافع وحفظ الحياة قبل الموت.

ُوحدُّ علم الصَّنائع انه العلم بما يحتاج اليه النّاس في منافع دنياهم. وحدّ علم الصنائع المحتاج اليها في علم الدّنيا الشّريف، أنّه(١٠٠٠ العلم بما لا يتم علم الدُّنيا الشّريف إلابه.

وحدٌّ عليم الصّنائع المحتاج اليها للكفاية (١٠٠٠) والمعونة (١٠٠٠) على علم الـدّنيا الشُّريف، أنَّهٰ ١١٠٠ العلُّمُ بما يتَوَصُّل به مع إقامة الحِياة الي استِفادة فَضَّل كافٍ فيها يُرادُ من المعونة على العلم الشريف كِفايَّةً جزئيةً أو كليَّةً.

وحدُّ علم الصُّنعة أنه العلم بالاكسير ""، فاذا دُبّر تَدْبيراً ما، كان منه علم الدنيا الشريف.

وحدُّ الْعلم بما يُسرادُ لنفسه، أنَّه (١١١) العلمُ الذي لايُطلب بَعْدَ مَعْلومه

(۱۰۳) و : و.

(۱۰٤) + ص،

(۱۰۵) و، ك: هو.

(١٠٦) و، ك : هو.

(۱۰۷) و ، ك : هو.

(١٠٨) و: الكفاية.

(١٠٩) ص: الاستعانة

(۱۱۰) و،ك: هو.

(١١١) العلم بالاكسير، + ص، ك. و: ؟

(١١٢) وحد . أنه، + ص. و: . . . من العلم الشريف لنفسه، هو. ك: (وحد العلم بما يراد) . . هو.

حمايكون في العادة > ١١٣١ من مطالب الدنيا الصِّناعّية لسَدّ الفاقةِ والحاجَة.

وحدُّ العلَّم بما يُرادُ لغيرهِ، أنَّه العلم بما لايتمُّ ذلَك الغيرُ الا بهِ، اذا كان الغيرُ مقصوداً اليهِ مُراد التمام.

وحدُّ العلم بالأكْسِير أنَّه (١١٠ العلم بالشيء المدبَّر الصابغ القالب (١١٠) لأعيان الجواهر الذائبة الخسيسة الى أعيان الجواهر الذائبة الشريفة.

وحدً العلم بالعقاقير أنه (۱۱۱) العلم بالاحجار و المعادن المحتاج اليها في بلوغ الاكسِير، والوصول اليه حبالتدابير>(۱۱۷).

وَحَدُّ العلم بِالْتدابير أنَّه العلم بالافعال المغَيِّرة لأعْراض اخر أشرف منها وأسبق (١١٨) الى تمام الاكسير.

وحدَّ العلمُ بالتَّدابير أنَّهُ العلم بالأفعال المُغَيِّرةِ لأعراضِ ما حلَّتْ فيه الى أعراضِ أُخَر أشرف منها وأسبق(١١٨) الى تمام الاكسير.

وحدُّ العلم بالحجر، الذي هو المادّة للاكسير، أنّه (١١١) العلم بالذات التي تحتاجُ الى تبديل أعراضِها لتصير (١٢٠) اكسيراً (١٢١).

وَحَدُّ العلمُ بِالْعَقاقيرِ الْداخِلَةِ فِي تَدبيرِ هذا الحجرِ، أَنَّه(١٢٢) العلم بالجواهر المعدنيّة ذوات الخواص التي تُغيِّرُ هذا الحجر (١٣٣) المراد تغيّرها.

وحدُّ العلم الجوَّاني أنَّه العلم بالشيُّ أَلمدبَّر من داخل بالاسْتحالات. وحدُّ العلم البرَّانيِّ أنَّه(١٢٤) العلم بما يدبَّر من خارج تدبيراً يقل الانتفاع به في الشرف.

> (۱۱۳) + ص. \_ و (ك: شيء ، (۱۱۹) و، ك: هو. (۱۱۶) و، ك: هو. (۱۱۰) القالب، \_ ص. (۱۲۰) و، ك: هو. (۱۱۲) و، ك: هو. (۱۱۷) بالتدابير، + ص. (۱۱۷) و، ك: اسوق. (۱۲۲) و، ك: هو.

وحدُّ العلم بالجوَّانيّ الاحمر (١٢٠) أنّه العلم بما يصبغ الفضة ذَهَبَأ ، لأجل (٢١١) ماهو عليه من اللون عند التمام.

وحُّد العلم بالجوّانيّ الأبيض (٢٢٠) أنَّه (٢٠١٠) العلم بما يصبغ النحاس فضّةً لما هو

عليه من البياض عند التمام(١٢١).

وِحَدُّ العلم بالبرّانيّ [ص: ١٢ أ] الأحْمَر أنَّه العلم بما يصبغ الفضّة ذهباً (١٣٠٠)، حلاُّجل أن يكون الذهب إما ظاهرا او غائصاً عند التِمام >(١٣١).

وحدُّ العلم بِالبَراني الإبيض أنَّه العلمُ بما يُصبغ النحاس فِضَّة (٢٠٠٠ ﴿ لَاجِلْ

أَنْ > (١٣٣٠) تكونَ الفضَّةُ امَّا ظاهِراً او غائصاً عند التمام. وحدَّ العلم بالعقاقير البسيطة أنه العلم بما لم يدخلة التدبيرُ المقصودُ به الصُّنْعةِ من الأشياء المحتاج اليها فيها.

وحدُّ العلم بالمركبّ من العقاقير أنه العلم بما دخله التدبير المقصود بـه الصنعة من الأشياء التي يحتاج علاج (١٣١) الصنعة اليها حاجةً مزاج واختلاط وانما ذكرنا هذا الاختصاص (١٣٠) في الحاجة لئلاً يشكل عليك في الأواني والآلات وما جرى مجراها.

وحدُّ العلم بالغبيط انه (١٣٦) العلمُ بما كان على خِلْقَته الأولى، التي هو بها، هُو

(١٢٥) و، ك: العلم بالاحمر الجواني.

(١٢٦) و، ك: لاجل.

(١٢٧) و، ك: العلم بالابيض الجوان.

(۱۲۸) و، ك: هو.

(١٢٩) عند التمام، ؟ و.

(١٣٠) وحد العلم. . . ذهبا، ـ و؛ + ص، ك.

(١٣١) لاجل. . . التمام، + ص.

(۱۳۲) فضة، ـ و.

(۱۳۳) + ص.

(١٣٤) و، ك: يحتاج الى علاج. اقترح (ك) حذف: الى.

(١٣٥) و، ك: اختصاص.

(١٣٦) و، ك: هو.

هو(۱۳۷).

وحدُّ العلم بالأركان انه (۱۲۸) العلم بما يكون عن اجتماعهِ وتدبيرهِ التدبيرُ الذي له الاكسر.

وحدُّ العلم بالاكسير الأحمر أنَّه العلمُ بما يصبغُ الفِضَّة ذَهَبًا لما هو عليه.

وحدُّ العلم بالاكْسِير الأبيض انه العلمُ بما يصبغُ النحاسَ أو الرصاص ١٣٩٠ فِضَّةً لما هو عليه.

#### حددود الأشياء>

وأذْ قد أتَيْنا عـلى حدود العلم بهـذه الاشياء من طـريق التعليم؛ فنذْكُـرُ حدودها أنفسها ليكون الكتابُ تامًا.

فأقول: إنَّ حدُّ الدِّيْنِ انه (١٤٠٠ الافعال المأمور باتيانها للصلاح فيها يعد الموت.

وَإِنَّ حَدَّ الدُّنيا أَنَّهَا جميع (١٠٠٠ مافي عالم الكون من الحوادث الضّارّة والنافعة عالى وَجُه كان ذلك فيها(١٠٠٠ .

وَإِنَّ حَدَّ الشرع أَنَّه السَّنن المقصود بها سياسةُ العامِّةِ على وَجْهِ يَصْلحون فيه صلاحاً نافعاً في عاجلِ امرهم واجله(١١٢).

وان حدَّ العقل أنَّه الجَوهُ البسيط القابل لصُور الاشياء ذوات الصُور والمعاني على حقائقها كقبول المرآة لما قابلها من الصُور والاشكال ذوات السُور الألوان والاصباغ.

(۱۳۷) ص: بها هو.

(١٣٨) و، ك: هو.

(۱۳۹) او الرصاص، ـ ص.

(١٤٠) و، ك: هو.

(١٤١) جميع، ص (مكررة).

(۱٤٢) فيها، - ص.

(١٤٣) ص: عاجل الامر وآجله.

(١٤٤) ص: من ذوات.

وإن حدَّ الحروف انها الاشكال الدالة بالمواضعة (منا) على الأصوات المقطعة تقطيعاً يدلُّ بنظمه على المعانى بالمواطأة عليها (النا).

وإنَّ حدَّ المعاني أنَّها الصُّورالمقصودة بالحروفِ الى الدلالةِ عليها.

وإنَّ حدَّ الطبيعة إنَّها سبب الى الكائِن عنها من الامور الكائنة الفاسدة .

وإنَّ حدَّ الرّوح أِنَّه(١٤٧) الشيء اللطيَفُ الجاري بجرى الصُور الفاعلة .

وإنَّ حدَّ النَّورَ أَنَّه الجوهرُ المكسب جميع الاشياء بياضاً مشرقاً بالممازجة ، بحسب قبول تلك الاشياء على اختلافها في القبول.

وإنَّ حَدِّ الظّلمة أنَّها عدمُ النّور من الآشياء العادمة له او لأثَرو؛ وتلك الاشياء العادمة لأثرِه هي التي يُقَال لها الاشياء العادمة لأثرِه هي التي يُقَال لها نورانية.

وَانَ حدَّ الحرارةِ أَنّها غَلَيَان الهيولى(١٠٠٠؛ وهي حركتها في الجهات كلها وإنّ حدِّ (١٠٠٠ البرودةِ أنّها حركةُ الهيولى من مُحيطها الى مركزها.

و <إنَّ >(١٠٠١ حَدُّ الرطوبةِ أَنَّهَا مَادَةَ الحَرارةِ فِي حَرِكَتَهَا، وغَـذاؤ ها(١٠١١ المُحيى لها.

و حَإِنَّ > حدَّ اليبوسة أنَّها المفرَّقة بين الاشياء المجتمعة تفريقا طبيعياً. وانما قلنا «تفريقاً طبيعياً» لئلا يُلْتَبَس عليك بتفريق الصناعة، لأنا قد نَقْطعُ الشيَّ قلنا

<sup>(</sup>١٤٥) ص: بالمواصفة.

<sup>(</sup>١٤٦) و: عليه.

<sup>(</sup>١٤٧) و، ك: هو.

<sup>(</sup>١٤٨) هذه اول اشارة في المصادر العربية الفلسفية للمصطلح المعرب هيولى، من اليونانية hyle) المادة (Materia)، فلاحظ.

<sup>(</sup>١٤٩) حد، ـ و .

<sup>(</sup>١٥٠) ان، + ص؛ (وكذا في مطالع مايأتي من الحدود).

<sup>(</sup>١٥١) و , ك : غذاءها. ويجوز ان تقرأ (غذائها)؛ وهو ضعيف.

بالسّكين، وليس بالسّكين يبوسة. وإنْ فَرّقت بين الاشياء المتصلة، فذلك مَنْسُوب الى الصّناعةِ لا الى الطبيعية.

و ﴿ إِنَّ > حدَّ الفلسفة (١٠٠٠ أَنَّهَا العلمُ بالامور الطبيعية ، وعللها القريبة من الطبيعة من أسفل .

و حَانِّ > حَدُّ الْعُلُومُ الْأَهْيَّةُ أَنْهَا عُلُومُ مَابُعَدُ الْطَبِيعَةُ (١٥٠٠)، من النَّفُسُ النَّاطَقَة، والعقل ، والعلة الاولى وخواصِّها.

و < إِنِّ > حَدُّ الظَّاهِرِ أَنَّهِ العِلْمُ بِالمُعرِفَةُ عَنْدُ مَنْ دَخُلُ تَحْتُهَا ﴿ ١٠٠٠ وَ

و حَإِنَّ > حدَّ الشريفُ أنَّه المُسْتُغْنِي عَن غيره تَحْتَاجِ اليه الأشياء بعضها الى

. و حَاجةً تَقْتضي تفضيلَهُ عيره حاجةً تَقْتضي تفضيلَهُ عليه ( الله عيره حاجةً تَقْتضي تفضيلَهُ عليه ( ۱۰۰۰ ).

و <إنَّ> حدَّ الصنعةِ [ص: ١٢ ب] أنَّها الآلةُ الموصِلةُ الى استِغْناء الانسان بنفسه عَنْ مَنْ سواه في المكاسب من جهةِ غير معتادة.

و <إنَّ> حدَّ الصّنائع (١٠٠٠) أنَّها الأفعال الموصَّلةُ الى المنافع الدّنيّة، او المتوسطة (١٠٠١)، من الجهات المعتادة.

و < إِنَّ > حَدٌّ مايرادُ من الصَّنْعة (١٠٨) لنفسه، أنَّه الشِّيِّ الذي اليه يُقْصدُ

<sup>(</sup>١٥٢) لقد مر بنا استعمال جابر (فلسفيا)، و (العلم الفلسفي)، وهذه هي المرة الاولى التي يذكر فيها مصطلح (فلسفة) في مصادرنا العربية القديمة، تعريبا للكلمة اليونانية Philosophia) Filosofia)؛ لكنها محمدة بالطبيعة ومباحثها.

<sup>(</sup>١٥٣) قول جابر « مابعد الطبيعة» أول اشارة معروفة لترجمة المصطلح اليوناني (١٥٣) في المصطلح اليوناني (Metaphysics) وهو ماسنجده عند الكندي فيها بعد؛ كها سنجده بعده، استعمال «ما وراء الطبيعة»، او تعريب اللفظ اليوناني «ميتافيزيفا».

<sup>(</sup>١٥٤) و ، ك : تحته.

<sup>(</sup>١٥٥) و: نقتضى بفضيلة عليه.

<sup>(</sup>١٥٦) و: الصايع.

<sup>(</sup>١٥٧) او المتوسطة، \_ ص.

<sup>(</sup>١٥٨) و: الطبيعة.

بالتدبير للصنعةِ.

وَ < إِنَّ> حَدَّ مايُرادُ مِن الصنعة لغيره، أنَّه الشيِّ الذي يُقْصَدُ بهِ قُربها لما يُراد لغيره.

و < إِنِّ > حدَّ العِقاقير أنَّها إلاجسام الواقعُ عليها التدبيرُ.

و حَإِنً > حدَّ التَّدبيرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ

و <إنَّ> حدَّ الحَجَر أنَّه الجوهرُ المطلوبُ منه الغني (١٦٠) عن الغُيرِ مِنْ وجةٍ شريفٍ غير مُعْتادٍ إذا وقَعَ التدبير عليه بأسْرِهِ.

و < انّ > حدَّ الجوّاني أنَّه المُدَبِّرُ معاً من أوّل الأمْرِ تدْبيراً '''' يُقْصَدُ به الى غايةِ ما في الصّنْعَةِ بالقوّة.

و حَالًا > حَدَّ البِرَّآنِ أَنّه المُدَبِّرُ الأركان "" على انْفِرادٍ فِي أَوَّلِ الأمر تدبيراً للمُ عَلَى انْفِرادٍ فِي أَوَّلِ الأمر تدبيراً للمُصَدُّ به المُعَامِةُ مِنْ العَلْمِ عَا يكُونُ عِنْهُ قِماً كُونُهُ

لا يُقْصَدُ به الى غايةٍ مَا في الصَّنْعَةِ مَع العِلْم بما يكونُ عنهُ قَبُلَ كُوْنِهِ. و < أنّ > حدُّ الصبغ الأحمر أنه ما(١٠٠١) كان غائصاً منه في الأجسام (١٠٠٠) الذّائِبَةِ؛ امّا أحمر، أو أصفر، أو مِسْكِيًا بين الصُفْرَةِ والحمرة؛ فاعلمْ ذلك.

و < أنّ > حدّ الصبغ الأبيض أنّه الغائِصُ فَي الأجسّام'''' الذّائبة؛ وهو أبيض يَقِقُ، '''' أو أغْبَرَ، أو أحمرُ كَمِدً؛ فاعلمْ ذلك.

(١٥٩) كذت في: ص، و، ك. وقد سبق ان استعمل جابر التدابير عند تقسيمه للعلوم، ثم عند سرده لحدود العلوم؛ فلاحظ.

(١٦٠) كذًا (!)؛ وربما استعمال (الاستغناء) ادق (!).

(١٦١) التدبير، ص.

(١٦٢) مدبر الأركاذِ، ص.

(۱۲۳) ما، + و، ك.

(١٦٤) الأجساد، و، ك

(١٦٥) الأجساد، و، ك.

(١٦٦) يقق، أو يقق؛ ما كان شديد البياض؛ انظر: القاموس، مادة (يقق).

و < أنَّ > حدَّ البسيط الغَبيط أنَّه (١٧٠) مالا تَدْبيرَ فيه من تدابير الصُّنْعَةِ . و < انَّ > حدّ المركّب أنَّه (١٦٠) ما داخَلَهُ التَّدبيرُ مع غيرهِ .

و <إنَّ> حدَّ الرَّكن أَنَّه (١١٠) ما كان (١٧٠) من < اجتمَّاع> المركَبَاتِ المدبِرَة للمزاج ِمَا بَلَغَ فِي التَّدبِيرِ مثْلَ منزلِته .

و حَ إِنَّ > حَدًّ الاكْسَيْرِ النَّامِ أَنَّه الصابغ للجوهرِ الـذَائب المقصود بـ مسبغه صبغاً، ثابتا على المحنة، بانقلابه من نوعهِ الى نوع هو اشرف منه.

و < ان > حد الاكسير الأحمر التام، انه ما صبغ الفضة ذهبا خالصاً، صابراً على ما يصبر (۱۷۰) عليم السذهب، مختصاً بجميع خواصه. و < إن > حد الاكسير الابيض التام انه الصابغ للنحاس فضة بيضاء، جامِعة لخواص الفضة باشرها؛ < وهو > (۱۷۰) المصلح لجميع الاجسام (۱۷۰)غير النحاس؛ المبيض للذهب، القالِب له من (۱۷۰) نوعه الى نوع الفضة، إلا في صبره على النار وخواصه الشريفة، فانه لايغير (۱۷۰) شيئا منها (۱۷۰).

(۱۹۷) هو، و، ك

(۱۲۸) هو، و، ك.

(١٦٩) و، ك: هو.

(۱۷۰) و، ك: لها.

(۱۷۱) ص: صايرا على مايصير.

(۱۷۲) وهو، + ص.

(۱۷۳) و، ك: الاجساد

(١٧٤) و، ك: عن

(١٧٥) و: يغيره.

(١٧٦) سبق لجابر ان حدد طبيعة مايصبغ النحاس فضة، بقوله هلا هو عليه، [انظر حد للعلم بالاكسير الابيض، ]، وهو مايجري على مايصبغ الفضة ذهبا. لذلك، فهو هنا يؤكد ان انقلاب النوع بالصبغة لايقلب طبعه وخواصة الطبيعية في الاصل.

### <حدود أشياء أخرى>

وأذْ قد انتهى قولنا(۱۷۷) إلى هذا الموضع، وفَرَغَنا من جميع الحدود للعلوم والمعلومات المذكورة في هذه الكتُب، وقد كنّا وَضَعْنا فيها كتُباً في النفس حوالطبيعة >(۱۷۸) والحسّ والمحسّوس والفاعل والمُنْفَعِل فيجبُ أن تُحَدَّ هذه < الأشياء >(۱۸۰)، ليكون الكتابُ تامّاً وأما ما سوى هذه < الأشياء >(۱۸۰)، فقد ذكرنا في (۱۸۰) كلّ كتاب منها مايدل على حدّه إن كان محتاجاً الى حدّ، أو على سِرّ (۱۸۰) معناه أنْ كان محتاجاً الى شرح حاله والكشّف عنها؛ (۱۸۰) فاغنى ذلك عن حاعادة > (۱۸۰) ذِكْرِهِ في هذا الكتاب؛ إذْ كنّا عنها ندُّكُر فيه حدود الاشياء المَشْكلة المضِلَّة التي لم تُعْلم حدودها على حقائِقها.

واذا كان الأمرُ على هذا < النحو >(١٨١١)؛ فلنقلْ، فيها بقي علينا(١٨٧٠) من حدودِ ما ذكّرْنَا من النفسِ، وما بَعْدَها(١٨٨٠)؛ فأقولُ:

```
(۱۷۷) و، ك: القول
```

<sup>(</sup>۱۷۸) والطبيعة، + ص.

<sup>(</sup>١٧٩) و: المحرك.

<sup>(</sup>١٨٠) الاشياء، + ص.

<sup>(</sup>۱۸۱) كذا. ــص، و، ك.

<sup>(</sup>۱۸۲) في، ـ و.

<sup>(</sup>١٨٣) و: غير. ك: غير (واقترح: خير).

<sup>(</sup>۱۸٤) و ، ك: الما

<sup>(</sup>١٨٥) اعادة، + ص.

<sup>(</sup>١٨٦) النحو، + ص.

<sup>(</sup>۱۸۷) ذکره، + ص.

<sup>(</sup>١٨٨) هي «الطبيعة، والحركة، والمتحرك، والحس، والمحسوس، والفاعل، والمنفعل»، بناءً على ماتقدم، وما سيأتي من حدود، بعد النفس؛ فلاحظ.

إِنَّ حدَّ النَّفس أَنَّها كمال للجسم الذي هو آلة (١٨٠) لها في الفعل الصّادر عنها. وهذا الحدُّ لها من جهة التركيب؛ وإنَّما ذكرناهُ لأنّه تُجَانِسُ لما ذكرَه ارسطو طاليس (١١٠) فيها، إذْ يقول (١١٠): «إنَّ النّفس (١١٠) كمالُ لجسم طبيعي اليّ، ذي حياةٍ بالقوة».

وَقُد بِينًا مَا فِي هذا الحد من الفساد والقُبح، ونقصان مَنْزلةِ (۱۱۰) المُعْتقد بهِ ، (۱۹۰) في ردّنا على أرسطو طاليس (۱۹۰) كتابه في «النفس» . (۱۹۰) ولكنّا نضعُ الكتبُ لكلّ مُحبّي هذه (۱۹۰) العلوم على < اختلاف > (۱۹۰) طبقاتهم ، ليأخذ حمنها> كلَّ فهيم (۱۹۰) بمقدار عقله ومبلغ فَهْمِهِ . فلهذا ذَكَرنا هذا الحدَّ في النفس .

فأمّا الحُد لها، على رأينا؛ فانّها جوهر الهيُّ مُحْي للأجسام التي لابستها، متضع بملابسته إيّاها.

فَأَنْظُر، يَاأَخِي، كُمْ بِينَ الْحَدين مِن الفرقان، في الدّلالة على جَوْهر النّفس.

<sup>(</sup>١٨٩) و، ك: الة. (استدرك, ك، اصلاحها، ٧٥٥ / ٢ من اسقل).

<sup>(</sup>١٩٠) و: انما؛ ك: ايما، [غلط مطبعي].

<sup>(</sup>١٩١) و، ك: ارسطاطاليس.

<sup>(</sup>١٩٢) مايأتي من تحديد ارسطوطاليس للنفس هو التحديد العام، بعبارته المشهورة التي حدت النفس «كمالاً اول لجسم طبيعي الي قابل للحياة»، وهي في الاصل:

entelecheia swmati organikou dunami (cf. Aristotelis Opera Graeca, ed. Bekkeri, Berolini 1831, 412b 5)

<sup>(</sup>١٩٣) ص: ان حد النفس.

<sup>(</sup>١٩٤) و: منزلته.

<sup>(</sup>١٩٥) و، ك: له، (اقترحك تصويبها).

<sup>(</sup>١٩٦) على ارسطوطاليس، + ص. و، ك: عليه.

<sup>(</sup>١٩٧) لايذكرُ ابن النديم هذا العنوان بين كتب جابر (الفهرست، ص ٥٠٠ ـ ٥٠٣).

<sup>(</sup>۱۹۸) و، ك: عب لهذه

<sup>(</sup>١٩٩) اختلاف، + ص

<sup>(</sup>۲۰۰) و، ك: فهم.

وأمّا حدّ الطبيعة ، فانَّها من حيث الفعل مبدأ (٢٠١١) حركة وسكون عن حركة . وأما من حيث الطباع، فانَّها جوهر الهيُّ مُتصلُ بالأجسام، مُتضعُ باتصالهِ بها غاية الاتضاع.

وأمَّا حدَّ الحركة، فانَّها تغيرُ (٢٠٠٠) الهيولي، إمَّا في المكان، او الكيفية.

و < أمَّا حدَّ المتحرك، فانَّه >(٢٠٣) المتغيرُ في أحَّد هذين من مكانه وكيفيته .

و <امًّا> (١٠١ حدًّ الحسّ، فانه(٢٠٠ انطباع صُور الأجسام في النفس من طريق [ص: ١٣ أ] الالات المعدة لقبول تلكُّ الصورِ وتـاديتها الى النفس بمناسبة كل واحدة من تلك الالات، لما تُقْبِل عنه صورتُهُ.

و حَامًا حَدِّ> المحسُوس، فانَّه (٢٠١٠) الصُور المؤثَّرةُ في الات الحس اشباحها و امثالها(۲۰۷).

و < أمًّا > (٢٠٨٠ حدُّ الفاعل، فانه(٢٠٠١ المؤثّر للاثار الشبيهة به لا بالكل، وغير الشبيهة به بالكلّ . و < أمًّا >(١١٠٠حدُّ المنفعل، فانه(١١٠٠ القابل في ذاتهِ الاثار والصور.

(۲۰۱) و، ك: مبدء.

(۲۰۲) و، ك: واما الحركة فحدها [غير] تغير.

(٢٠٣) + ص. و، ك: والمتحرك هو.

(۲۰٤) + ص.

(۲۰۵) و، ك: انه.

(٢٠٦) و، ك: والمحسوس هو.

(۲۰۷) و، ك: وامثلها.

(۲۰۸) + ص.

(۲۰۹) و، ك: هو.

(۲۱۰) + ص.

(۲۱۱) و، ك: هو.

واعلم أنّا قد استعملنا في جميع ماكتبناه في هذا الكتاب لفظة «الحدّ»على الاتساع؛ لأنّ ما (۱۲۰۰ ذكرناه فيه يجري مجرى الجواهر العالية والاشخاص الذّاتية التي تُرسَم من خواصها ، اد ليس لها أجناس ولا فصول تحد منها . ولكنْ لما كان غرضنا حصرها ، والابانة عن جواهرها ، وكان الرسم بالخاصة (۱۲۰۰ لل كان غرضنا حصرها ، والابانة عن جواهرها ، وكان الرسم بالخاصة والحدد بالجنس والفصول ، مُشتركين في الكشف عن حالها (۱۲۰۰ للنفس ، وتحصيل صورها الجوهرية في العقل ؛ أجرينا عليها اسما واحدا ، وهو اسم الحدّ ؛ إذْ كان الرّسم تابعاً له ، ومُشبها به .

وإذ قد بَلَغْنا الى هذا المكانِ، فقد استوفينا غايةً ما في هذا القول بِحَسَبِ الايجاز والاختصار؛ فَلْيَكُنْ اخرَ هذا الكتابِ، ولنَتْبعُه بما يَعْده، إنْ شَاء اللهَ

وبالله تَوْفيقنا؛ وهو حَسْبُنا ونِعْم الوكِيْل. تَمَّ كتابُ الحدود. (۲۱۰).

<sup>(</sup>۲۱۲) و: لان ما.

<sup>(</sup>٢١٣) و، ك: بالخاصية.

<sup>(</sup>٢١٤) و، ك: كشف حالها.

<sup>(</sup> ٢١٥) ص: وتم كتاب الحدود لجابر بن حيان، الصوفي، والحمد لله رب العالمين. و، ك: «تم كتاب الحدود بحمد الله وعونه وصلواته على سيدنا محمد، خير خلقه، واله وصحبه وسلم تسليها كثيرا».

۲

### الحدود والرسوم للكندي

#### الرموز:

ص = مخطوط (صدّيقي)، الورقة ١٧ ـ ٩ ب.

أ = مخطوط أيا صوفيا، الورقة ٥٣ ب ـ ٥٤ ب .

ع = نشرة عبد المادي ابوريدة «رسائل الكندي الفلسفية»، ج ١، ص ١٦٥ ـ ١٧٩.

[ص: ٧ أ]

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

### < فاتحة الكتاب >

> قال (١) يعقوب الكِنْدي، بَعْدَ حَمْد الله:

اطال الله، تعالى، بقاءك؛ وأسعَدَكَ في الداريْنِ؛ وجَعَلَك مع خيرة عبادهِ الصالحين.

فهمتُ ماسألتَ ان أرسمَ لك كلاماً في الحدود والرّسوم، وآتي فيه على ذكر الأَلْفاظِ التي يكثر استعمالها في كتب الفلاسفة. فاعلم، أيها الآخُ المحمود، لستُ الوجُهداً في استِكمال ماطلبْت؛ لكنّ الاحاطة بحدود الاشياء ورسومها صعبةُ المسالك، غير مألوفة . وانا أبسطُ لكَ القول في الالفاظِ التي يقعُ الالتباسُ في معانِيهًا؛ وهي التي نقصدُ قصدها.

<sup>(</sup>۱) ديباجة الفاتحة هذه مفقودة في (i)، وتبعا لها (ع)؛ لكنها موجودة في (ص). ومن هنا تاتي اهمية قراءة النص مجددا لتأكيد نسبة النص الى الكندي اولا، واحتوائه على ديباجة الفاتحة كاملة ثانيا. وهذا ليس بقليل، فهو يلغي الفرضيات المختلفة التي عالجت نسبة الرسالة، كها فعل ابو ريدة (انظر: رسائل الكندي الفلسفية، ١ / ص (ع)، الرسالة، كها فعل ابو ريدة (انظر: رسائل الكندي الفلسفية، ١ / ص (ع)، المسالة، كما فعال بحثنا هذه المسالة بتفصيل.

# وبهذا تراني، أَدَامَكَ الله، أبادرُ الى طاعتِكَ فيها سألت على سبيل الاختصارِ؛ فأقرل: > (٢)

# < الحدود والرَّسُوم >١٠٠

العِلَّة الأولى، مُبْدعة، فاعِلة<sup>(١)</sup>، متمِمة الكلّ، غير مُتحرّكة. العقل، هو<sup>(١)</sup> جوهر بسيط، مُدرك للاشياء بحقائقها. <sup>(١)</sup>

الطبيعة هي (١) ابتداء حركة وسكونٍ عن حركة (١)، وهو أوّل قوى النّفس.

النَّفْس، هي (١) تمامية جرم طبيعي ذي الةٍ قابل للحياة. ويقال: هي استكمالُ اول لجسم طبيعي حَآلي> ذي حياة بالقوّة. ويقالُ: هي جوهرُ عقل متحرك من ذاته بعدد مؤلَّف.

أَجُوْمُ، هُو كُلُّ (١٠) مَالَهُ ثُلاثَةً أَبْعَاد.

الابداع، هو(١١) اظهارُ الشيُّ عن ليس(١١).

(٢) نهاية الديباجة، + ص؛ \_ أ، ع.

(٣) ـ ص، أ، ع.

(٤) فعلة، ص.

(٥) هو، + ص.

(٦) بحقائقها، + أ، ع.

(٧) هي، + ص.

(٨) عن حركة، ـ أ، ع.

(٩) هي، + ص.

(۱۰) هوکل، + ص.

(١١) هو، + ص.

(١٢) الليس، ص. والليس نفي الأيس؛ فالاولى بمعنى العدم، والثانية بمعنى الوجود؛ والاخيرة، برأي ابو ريدة لاعلاقة لها بالمصطلح اليوناني ousta[انظر رسائل الكندي، ص ١٨٢، هامش ٢، س ٢ من اسفل].

الهيولى، هي (١١) قوة، موضوعة لحمْل الصّور، مُنفَعلة. الصُّورة، هي (١١) الشَّيُ الذي (١٥) به الشَّيُ هو ما هو. العنصر، هو (١١) طينة كلّ طينة. (١٧) الفُعلُ، هو (١١) تأثير في موضوع قابل للتأثير. ويُقالُ: هو (١١) الحركة التي (٢٠) < لهذا > نه مُ الته اله

هي(٢٠) <ايضا > نفسُ المتحرك. العملُ، هو فعُل يفكر.

الجوهر، هو القائم بنفسه؛ وهو حامل للأعراض لا(") تتغير ذاتيته؛ موصوف لا واصف. ويُقال: هو غيرُ قابل للتكوين والفساد، وللأشياء التي تزيد لكلّ واحدٍ من الاشياء التي مثل الكون والفساد، في خاص جوهره، التي اذا عُرِفت عُرِفت ايضا بمعرفتها الاشياء العارضة في كلّ واحدٍ من الجوهر الجزئي، من غير أنْ تكونَ داخلةً في نفس("") جوهرهِ الخاص("").

الاختيار، ارادة تتقدمها روية مع تمييز.

(١٣) هي، + ص. والهيولي تعريب hyle بمعنى الأصل، وهي عند ارسطوطاليس بمعنى ان

العناصر مادة hyle للجوهر [قارن: , Aristotle, Metaphysica, 1088 b 27: physica, 192 a 31, العناصر مادة hyle في المجوهر [قارن: , الطبيعة لأرسطوطاليس، مقالة الفصل 13:08 - 28 a 10; etc.

r - 1.

(١٤) هي، + ص.

(١٥) التي بها، أ؛ وقد اصلحها ع.

(١٦) هو، + ص.

(١٧) طينة الشيّ ، مادته ؛ اي بمعنى الهيولي .

(١٨) هو، + ص.

(١٩) هي، أ؛ وقد اصلحها ع.

(٢٠) التَّى من نفس، أ؛ التي هي نفس، ص؛ وقد اصلح ع الاولى، واقترح ايضا.

(٢١) لا، ص؛ (؟)، أ؛ لم، ع.

(۲۲) نفس، + أ، ع.

(٢٣) الخاصي، أ، ع.

الكمية، ما احتمل المساواة وغير المساواة بين الاشياء. (٥٠)

الكيفية ، ماهو شبيه وغير شبيه .

المضاف، ماثبت بشوته شئ (٢١) اخر.

الحركة، تبدّل حال (٢٧) الذَّات.

الزمان، مدة تعدّها الحركة، غير ثابتة الاجزاء.

المكان، هو (٢٠) نهاياتُ الجسم؛ ويقال: هو التقاء افقي (٢١) المحيط والمحاط

الاضافة، نسبة شيئين، يكون (٣٠٠) كل واحد منهما ثباته بثبات الاخر. (٣١٠)

التوهم، هو الفنطاسيا < وهذه > (٣٦) قوة نفسانية ومدركة للصور الحسية مع غيبة طينتها؛ ويقال: الفنطاسيا، وهي (٣٦) التخيل، حضور (٢٩) صورُ الاشياء المحسوسة مع غَيْبة طينتها.

الحاسُّ، قوة نفسانية مدركة لصورةِ المحسوس مع غيبةِ طينته.

الحي، إنيةُ (٥٠) ادراك النفس صور ذواتِ الطين في طينتها باحد سُبُل القوة

<sup>(</sup>۲٤) قد تقدمها، أ، ع.

<sup>(</sup>٢٥) بين الاشياء، + ص.

<sup>(</sup>٢٦) شيء، + ص.

<sup>(</sup>۲۷) في حال، ص.

<sup>(</sup>۲۸) هو، + ص.

<sup>(</sup>٢٩) أفق المحيط، ص.

<sup>(</sup>٣٠) يكون، ـ أ، ع.

<sup>(</sup>٣١) صاحبه؛ أ، ع.

<sup>(</sup>٣٢) وهذه ؛ \_ ص، أ، ع.

<sup>(</sup>٣٣) وهو؛ أ، ع.

<sup>(</sup>٣٤) وهو حضور؛ أ، ع.

<sup>(</sup>٣٥) كذا في ع[ انظر الرسائل، ص ١٦٧ س ١٦٣] مشتقة من (إنَّ)؛ وقد تقرأ على الأنية، والأنية والانية [قارن، ايضاً، ص ٩٧ س ١٣].

الحسية (٣٦)؛ ويقال: هو قوة للنفس مدركة للمحسوسات.

القوة الحساسة (٢٧٠) هي التي تشعرُ بالتغيُّر الحادِثِ في كل واحدٍ من الاشياء؛ مثالها ان تشعر به من اعضاء البدن ومما كان خارجا عن البدن.

المُحْسُوس، هو المُدْرَكُ صُورتهُ (٣٨) مع طينته.

الرويَّةُ هَي (٣١) الامالةُ بين جواهر النفس.

الرَّأَيْ، هُو الظَّنَّ الظَّاهَرُ فِي القُولُ والكتاب؛ ويقال: انَّه اعتقادُ النفس احد شيئين متناقضين اعتقاداً يمكن الزوال عنه؛ ويقال: انَّه الظَنَّ مع ثباتِ القضيةِ عند القاضي. والرأي، إذن (۱۰) سكون الظن.

الْمُؤَلَّف، (١٠) مركَّب من آشَياء مُتَفقة طبيعية دالة علَى المُحْدُود دلالة خاصيتِهِ، ويقال هو المركبُ مِن اشياء متفقة في الجنس ِ مُخْتَلفةٍ في الحدِّ.

الارادُّةُ، قُوةً يُقْصَد بها الشيُّ دُونَ الشيُّ.

المحبة، علة اجتماع الاشياء.

الايقاع هو(٢٠) فعل زمان الصوت بفواصل متناسبة متشابهة . [ص: ٧ ب] الاسطقس(٢٠)، منه يكون الشيّ ويرجع اليه مُنْحَلًا، وفيه الكائن بالقوة وايضا، هو عنصر الجسم، وهو اصغر الاشياء من جملة الجسم.

الواحد، هو الذي بالفعل، وهو فيما وصف به تارة بالعرض (١٠٠٠).

العلم، هو(٥٠٠ وجدانُ الأشياء بحقائقها.

الصَّدْق، هُو(٥٠) القول الموجب ماهو، والسَّالب ماليس هو؛ وهو ايضا امَّا

<sup>(</sup>٣٦) قوة الحس، ص. القوة، ـ أ، + ع.

<sup>(</sup>٣٧) القوة الحاسة؛ ص.

<sup>(</sup>۳۸) صورة، ص.

<sup>(</sup>٣٩) هي، + ص.

<sup>(</sup>٠٤) اذن، + أ، ع.

<sup>. (</sup>٤١) المولف، ص.

<sup>(</sup>٤٢) هو، + ص.

<sup>(</sup>٤٣) غير مضبوطة في ص، أ، ع.

<sup>(</sup>٤٤) بالعرض، + ص، ع؛ ـ أ.

<sup>(</sup>٥٤) هو، + ص.

اثْبَاتُ(١٠) شيّ بما هو، واما شيّ عن شيّ ليس هو(١٠).

الكذب، هو(١٤) القول الموجب ماليس هو والسالب ماهو.

الجذر، هو الذي اذا ضَوعِف مقدارُ ما فيه من الأحاد عاد المالُ الذي هو

جَذْرُهُ الغَريزة، طبيعة حالة في القلب، أُعِدَّتْ فيه لينال بها(١٠١٠ الحياة.

الوَهْم، وقوفُ شيءٍ للنفس بين لايجاب والسَّلب، لا يميلُ الى واحد منهما.

القوّة، ماليس بظاهر وقد يمكن ان يظهر عما هو فيه بالقوة.

الأزلي هو(٧١) الذي لم يمكن ليس، وليس بمحتاج في قوامه الى غيره؛ والذي لا يحتاج في قوامه الى غيره، فلا علة له؛ وما لاعلة له، فدائم أبداً. (١٠٠٠

العِلْلُ الطبيعية الاربَع(١٠)، مامنه كان الشيِّ، اعني عنصره؛ وصورة الشيِّ التي بها هو ماهو، ومبتدأ حركة الشئ التي (٠٠٠ هي علته؛ وما من اجله فعلُّ الفاعل مفعوله.

الفَلَكَ، عنصر وذو صورةٍ، فَلَيْس بأزلي.

المحال، جَمْعُ المتناقضين في شيّ ما في زمانٍ واحدٍ وجزءٍ حواحدٍ > واضافةٍ واحدة.

الفهم، هو ما(١٠٠) يقتضى الاحاطة بالمقصود اليه.

الوقت، نهاية الزمان المفروض للعَمَل.

الكتاب، فِعْل شي موضوع يرسم (٢٠) لفصول الاصوات ونظمها

<sup>(</sup>٤٦) تَحْرَفَتْ هذه العبارة في أ: اثبات شيء ليس هو، واما نفي شيء عن شيء هو له (!) وقد اشار ابو ريدة الى تناقض في هذا القول ولم يعدله [قارن الرسائل، ص ١٦٩ هامش ۱].

<sup>(</sup>٤٧) هو، + ص.

<sup>(</sup>٤٨) به، أ، ع.

<sup>(</sup>٤٩) اربعة، أب اربع، ع.

<sup>(</sup>٥٠) الذي، ص.

<sup>(</sup>٥١) هو ما، + ص.

<sup>(</sup>٧٥) في أ، غير مشكولة؛ قرأها في ع: مرسم؛ واجتمل أن تكون محرّفة عن يرسم (!) [قارن الرسائل، ص ۱۷۰ هامش ۲].

وتفصيلها.

الاجتماع، عِلَّته بالطبع المحبة (٥٠٠).

الكل، مشترك لمُشتبه الاجزاء وغير المشتبه الاجزاء.

الجميع ، (٥١) خاص للمشتبه الاجزاء.

الجزء، لما فيه الكل.

البعض، لما فيه الجميع.

وكل هذا يقال على كل وأحد من القاطيغورياس (٥٠٠) بما يستحق.

المماسة، هي (١٥) توالي جسمين ليس بينهما من طبيعتهما(١٥)، ولا من طبيعة غيرهما، الا مالايدركُهُ الحسُّ، وايضا هي (١٥) هي تناهى نهايات الجسمين الى خطٍ مُشْتَرَكٍ بينهما.

الصديق هو كل (١٠٠ انسانٍ هو أنْتَ الله انّه غَيْرُك، حيواني موجود واسم على غير معنى.

الظُّنُّ ، هو القضاء على الشيِّ من الظاهر؛ ونقال: لا من الحقيقة. والتبين من غير دلائل، ولا برهان، ممكن عند التلف به الأزوالُ قضيتِه.

العزم، هو(١١) ثبات الرأي على الفعل.

اليقين، هو سكونُ الفّهم مع ثباتِ القضية ببرهان.

الضرب، هو نضعيف أحد العددين بما في الاخر من الاحاد.

القسمة، هي (١١) تفريقُ أحد العدديُّن على الآخر، تفريقُ بعض العدد على

(٥٣) في أ: علة بالطبع للمحبة؛ اصلحها في ع: معلول بالطبع للمحبة.

(٤٥) الجمع، أ.

(٥٥) القاطَّيغوريا، ص.

(٥٦) هي، + ص.

(٥٧) من، \_أ؛ طبعتها؛ أ، ع.

(۸۵) هو، أ، ع.

(٩٩) هو كلّ، +ص.

(٦٠) به، ص. وفي أ، ع: بها. واحتمل أبو ريدة الغلط ولم يصلحه [قارن الرسائل، ص ١٧١ هامش ١].

(٦١) هو، +ص.

(٦٢) هي، + ص.

بعضه او غيره.

الطّب، مهنة قاصدة لاشفاء (١٣) أبدان النّاس بالزيادة والنقص وحفظها على الصحة.

الصحة . الحرارة ، هي (١٠٠) علَّهُ جَمْع الاشياءِ من جوهرٍ واحدٍ ، وتفريق الاشياء التي من جواهر مختلفة .

ُ البرَودة، هي (١٤) علةُ جَمْع الشيّ من جواهر مختلفةٍ، وتفريق الاشياء (١٠) التي من جوهر واحد.

اليبس، هو (١٦٠) علة سهولة انحصار الشيّ بذاته، وعسر انحصاره بذات عين .

الرطوبة، هي (١٧٠) عّلةُ سهولة اتحاد الشيّ بلذات غيره، وعسر انحصاره بذلك

لانثناء، تقاربُ الطرفين الى قُدَّام وخَلْف.

الكُسْر، انفصال الهيولي باقسام كثيرةٍ صغيرة القدر. [ص: ٨ أ]

الضغط، (١٠٠٠) انضمام اجزاء الهيولي لعلتين: اما ان تكون اجزاؤها غير متمكنة للتقارب، فاذا عرض لها عارض تقارب اجزاؤها، يُسمّى ذلك عَصْرا، (١٠٠٠) او لان يكون كالوعاء مملؤفينضم اجزاؤها، يسمى ذلك عصراً. (١٠٠٠) الانجذاب، مواتاة بالانعطاف إلى اي ناحية انْعَطَفْت، كالثّوبِ ايّ جزءٍ

كان منه بالانعطاف الى اي ناحية عَطَفَه الجاذب اليها. الرائحة ، خروج هواء محبوس (٧٠٠ في جسم عارض فيه ، مخالطة له قوة

<sup>(</sup>٦٣) لشفاء، ص.

<sup>(</sup>٦٤) هي، + ص.

<sup>(</sup>٦٥) الأشياء، + ص. في أ: التفريق (!).

<sup>(</sup>٦٦) هو، + ص.

<sup>(</sup>٦٧) هي، + ص.

<sup>(</sup>٦٨) في أ: الضغد؛ وتابعه في: ع. واحتمل أبوريدة ان تكون تحريفاً لضغط، ولم يصلحها [راجع الرسائل، ص ١٧١ هامش ٦].

<sup>(</sup>٦٩) عصواً؛ أ، ع. وقد احتمل أبوريدة ان تكون (عصراً) [ الرسائل ص ١٧٢ هامش ١].

<sup>ُ(</sup>٧٠) محتقَّى؛ أ، ع. وقد احتملُ آبو ريدة ان تكون مختفي [ الرسائل، ص ١٧٢ هَامش ٢]، وفسّر المحتقن بالمحبوس، ولم يلتفت الى إصلاحه.

ذلك الجسم.

الفلسفة ، حدّها القدماء بعدة حدود(١٧):

<١> اما من اشتقاق اسمها، وهو حبّ الحكمة، لان فيلسوف، هو مركب من فلا، وهي محب، ومن سوفا(٢٧)، وهي الحكمة.

النه تعالى، بقدر طاقة الانسان ـ ارادوا ان يكون الانسان كامل الفضيلة.

حبك وحدها، ايضًا من جهة فعلها، فقالوا، العناية بالموت، والموت عندهم موتان: طبيعي، وهو ترك النفس استعمال البدن، والشاني اماتة الشهوات مفذا هو الموت الذي قصدوا اليه، لأنّ اماتة الشهوات هي السبيل الى الفضيلة؛ ولذلك قال كثير من اجّله القدماء: اللذة شر. فباضطرار (٢٠) انه اذا كان للنفس استعمالان: احدهما (٢٠) حسى، والاخر عقلي؛ كان مما سمى الناس لذة ما يعرض في الاحساس، لان التشاغل باللذات (٢١) الحسية ترك لاستعمال العقل.

حادة المناعات وحكمة العلة؛ فقالوا: صناعة الصناعات وحكمة المناعات وحكمة المناع

<

<sup>(</sup>٧١) حروف؛ أ، ع.

<sup>(</sup>٧٢) كذا (!) وقد شكك ابو ريدة بمعرفة الكندي لليونانية طالما انه لم يكن يفقه تركيب أصل الكلمة من فيلوس وسوفيا، والتي تنطق فيلوسوفيا؛ [قارن الرسائل، ص ١٧٢ هامش ٣]. وهو على حق فيها لاحظه من غلط الفلاسفة العرب في النطق الصحيح لتركيب الأصل اليوناني.

<sup>(</sup>٧٣) جهة، \_ أ.

<sup>(</sup>٧٤) كذا في ص؛ وفي أ: شرف باضرار؛ أصلحها أبوريدة في ع، بعد تبنيه الأهواني (معاني الفلسفة، القاهرة ١٩٤٧ ص ٤٢) الى اصلاحها على هذا النحو الذكي.

<sup>(</sup>٧٥) استعمال احدها، أ.

<sup>(</sup>٧٦) بالذات، أ.

<sup>(</sup>۷۷) وحدوا؛ أ.

والأعراض، وكانت النفس جوهراً لاجسماً؛ فانه اذا عرف ذاته عرف الجسم باعراضه والعرض الاول والجوهر الذي هو لاجسم، فاذَنْ اذا علم < الانسان > علم ذلك جميعاً؛ فقد علم الكلّ، ولهذه العلّة سمّى الحكماء الانسان العالم الأصغر.

<>> فاما ما عِدُّ به عَيْن الفلسفة (٧٨) فهو انّ الفلسفة عْلمُ الاشياء الابديّةِ الكُلّيّةِ، إنياتها وماتيتها وعللها، بقدر طاقةِ الانسان.

السَّوْ الُ عَن الْباري، عَز وَجلّ، في هذا العالم، وعن العالم العَقْليّ؛ وان كان في هذا العالم شيء، فكيف هو الجواب عنه ؟ (٢٠) هو كالنفس في البدن لا يقومُ شيء من تدبيرهِ الا بتدبير النفس، ولا يمكن أن تُعلم (٣٠) الا بالبدن بما يرى من آثار تدبيرها فيه. فهكذا آثار تدبير النفس فيه (١٠)، ولا يمكن الا بالبدن بما يُرى من آثار تدبيرها فيه. فهكذا العالم المرئي لا يمكن ان يكون تدبيره الا بعالم لا يرى؛ والعالم الذي لا يرى لا يمكن ان يكون موجوداً (٢٠) الا بما يوجد في هذا العالم من التدبير والآثار الدالة عليه ....

عليه الخلاف ، مُعْطي الاشياء غيْريَّة اوغيرا . الذَّهْ (٨٢) ما(٨٤) . مِنْ فِي الْفُضَا بِالْوَقِا الح

الغَيْر (٨٠) ما(٨٠) يعرِّضُ فيها انْفَصَّلَ بالعقل الجوهري ؛ مثلا : «الناطق» غير «لا ناطق» ، و «الانسان» غير «الفرس» . [ص : ٨ب]

الغَيْرية ، هي العارضة فيها انفصل بعرض ؛ امّا في ذات واحدة وامّا في ذاتين . امّا الشيء العارض (٥٠٠ في ذات واحدة ، فكالذي كان حاراً ، فصار بارداً ؛ فانه عرضت له غَيْريَّة لتغاير احواله ، وهو في جميع (٨٠٠ الحالتين لم يتبدلُ.

<sup>(</sup>٧٨) عن الفلسفة؛ أ. وقد احتمل أبوريدة (الرسائل، ص ١٧٣ هامش ٩) ان يكون قصد الكندي بعين الفلسفة «ذاتها وماهيتها أو موضوعها»؛ ولا أراه يقصد غير هذا أولاً وبالذات.

<sup>(</sup>٧٩) عنه، ص؛ عنده،أ، ع

<sup>(</sup>٨٠) يعلم؛ أ، ع.

<sup>(</sup>٨١) فيه، + ص بي أ (وأقترجها ع).

<sup>(</sup>٨٣) الغير، ص ؛ الغيرية، أ، ع.

<sup>(</sup>٨٤) ما، ص ؛ فيها، أ، ع.

<sup>(</sup>٨٥) الشيء العارض، + ص.

<sup>(</sup>٨٦) جميع؛ + أ، ع.

وامّا الشيء العارض في شيئين ، فكالماء الحارّ وةالماء البارد ؛ فانّ كلّ واحدمنها بالطبع غير صاحبه ، لا بهما جميعا(٨٠) ماء ، ولكن عرضت لهما الغُيْرِيَّة ، فان(٨٠٠ احدهما بارد والاخر حارٌ .

الشُّكُّ ، هو الوقوف على حدّ الطرفين من الظُّنّ مع تهمة ذلك (٨٩) الظّن .

الخاطر ، عِلْتُهُ السّانح . الارادة ، عِلْتُها الخاطر .

الاسْتِعْمال ، عِلَّتُهُ الآرادة ، وقد يمكن ان يكون علَّة لخطرات اخر ، وهو الدور ، يلزِم جميع هذه العلل التي (١٠) هي فعلُ الباري ؛ وَلذلك نَقُولُ انَّ الباري عزُّ وجل صيّر " مخلوقاته بعضها سوانح لبعض ، وبعضها "" مستخرجة لبعض ، وبعضها متحركة ببعض .

ارادة المخْلُوق ، هي قوة نفسانية تميل نحو الاستعمال عن سانحة ، امالتُ الى ذلك .

المحبَّةُ هي (٩٢) مطلوب النفس ومتممة القوّة التي هي اجتماع الاشياء ؛ ويقال : هي حال النفس فيها بينها وبين شيء(١١) يجذَّبها آليه .

العشق ، هو(٩٠) افراطَ المحبة .

الشَهْوَةُ، هي مطلوب القُّوةِ المحيية وعلة تكاملها < القوة > الشهويَّة(١١٠)،

(۸۷) جميعا؛ + أ، ع.

(٨٨) فانَّ . . حار ، \_ ص، ما أن، أ، ع. واقترح أبو ريدة قراءتها: فانَّ .

(٨٩) ذلك، + أ، ع.

(٩٠) التي، + ص ؟ \_ أ؛ اقترحها ع (١٧٥ س ١٠).

(٩١) نقول انه تعالى صيّر، ص.

(٩٢) وبعصها، ع (اصلحها «بعضها»، تعليقات واستدراكات، س ٢ من أسفل).

(٩٣) هي، + ص.

(٩٤) وبين ما، ص (= وبين ما يجذبها).

(٩٥) هو، + ص.

(٩٦) الشهوية، ص؛ (؟) أ؛ السببية، ع (ولديه اقتراح قراءتها «الشهية / الشهوية»! ومن الواضح ان قراءة (ص) تؤكد صبحة قراءة مهملة في ع؛ لأن القوة الشهوية، وهي. epifumia اليونانية، تأتي في هذا السياق.

هي مُشتقة من الشهوة، وهي ارادة نحو المحسوسات؛ ويقال: ان الشهوة هي الشوْق، على طريق الانفعال، الى استزادة ما نقص من البدن والى انقاص (١٠٠٠) ما زاد فيه. < و > نريد بالانفعال انه شيء يجرى على خلاف ما يجري به الأمر الذي بالفكر والتمييز.

المعرفة، رأي غير زائل .

الاتصال، هُو اتحادُ النَّهَايات.

الانفصال، تباين المتصل.

الملازقة ، امساك نهايات الجسمين جسماً آخر (١٨٠) بينهما .

الغضب ، غليان دم القلب لارادة الغيظ.

الحقد ، غضب يبقى في النفس على وجه الدهر.

الذحل ، (١٩٠ هو حقد يقع معه ترصد فرصة الانتقام، واسم الذحل في اللغة اليونانية مشتق من الكمون والرصد (١٠٠٠).

الضحك، اعتدال دم القلب في الصفاء، وانبساط النفس، حتى يظهر سرورها؛ واصله بالفعل الطبيعي.

الرضا, اسم مشترك يقال على مضاده السخط؛ ويقال على الانفراد وعلى غير ذلك، والمضادة للسخط ١٠٠١ هي قناعة النفس لما كانت غير قنعة به لعرض احدث لها القناعة بنوع من المضادة.

الفضائل الانسانية ، هي الخلق الانساني المحدود، وهي تنقسم قسمين اولين: احدهما في النفس ، والاخر فيها ١٠٠٠ يحيط بدن الانسان من الاثار الكائنة عن النفس. اما القسم الكائن في النفس فينقسم ثلاثة اقسام ، احدها الحكمة

<sup>(</sup>٩٧) انقاص، ص ؛ (؟) أ؛ تنقص، ع.

<sup>(</sup>٩٨) آخر، + ص.

<sup>(</sup>٩٩) ذكر أبوريدة في ضبط قراءة الذحل «بسكون الذال هو الثار والعداوة والحقد» (الرسائل ١٧٦ هـ ٥)؛ والصحيح انّ «الذّحْل» بسكون الحاء بعد ذال مفتوحة (راجع القاموس، مادة «ذحل»، فهناك جمعها ذحول و أذحال)؛ فلاحظ.

<sup>(</sup>١٠٠) استدل أبو ريدة (١٧٦ هـ ٦) على ما يقابل الذَّحْل في اليونانية بـاشتقاق lokhi و المحدد. (lokhan عنى الكمون والرصد.

<sup>(</sup>١٠١) هو ؛ أ، ع.

<sup>(</sup>١٠٢)فيها، ص؛ ما، أ؛ مما، ع (واحتمل ابوريدة قراءتها: فيها، الرسائل ١٧٧ هـ ٤).

والآخر النجدة، والآخر العفة . واما الذي يحيط ١٠٣٠ النفس فالاثار الكائنة عن النفس والعدل فيها احاط بذي النفس.

واما الحكمة. فهي فضيلة القوة النطقية (١٠٠١)؛ وهي علم الاشياء الكلية (١٠٠٠) يحقائقها، واستعمال ما يجب استعماله من الحقائق.

اما النجدة ، فهي فضيلة القوة الغلبية؛ وهي الاستهانة بالموت في اخذ مايجب اخذه، ودفع مايجب دفعه [ص : ٩ أ].

وأما العفة ، فهي تناول الاشياء التي يجب تناولها لتربية ابدانها وحفظها بعد التمام وائتمار امتثالها، والامساك عن تناول غير ذلك.

وكل واحدة من هذه الثلاث: الحكمة ، والنجدة ، والعفة، (۱۰۰۰) سور الفضائل حو> الفضائل لها طرفان: احدها (۱۰۰۰) من جهة الافراط والآخر من جهة التقصير؛ وكل واحد منها خروج عن الاعتدال لان حد الخروج عن الاعتدال مقابل (۱۰۰۰) بأشد انواع المقابلة تبايناً اعنى الايجاب والسلب فأن الخروج عن الاعتدال رذيلة؛ وهو ينقسم قسمين متضادين احدهما الافراط والآخر التقصير.

اما(۱۱۰) الخلق الخامس في النطقية المضاد(۱۱۰) للاعتدال، فهو(۱۱۰) الجربزةُ والحيل والمواربة والمخادعة، وما كان كذلك.

<sup>(</sup>١٠٣) يحيط بدن، أ؛ يحيط بذي، ع؛ وهي غلط من الناسخ.

<sup>(</sup>١٠٤) النطقية، + ص، ع؛ \_ أ

<sup>(</sup>١٠٥) الكلية، .. ص.

<sup>(</sup>١٠٦) الحكمة والنجدة والعفة، + ص.

<sup>(</sup>١٠٧) الفضائل، ص، أ؛ للفضائل، ع (انظر الرسائل، ١٧٨ هـ ١).

<sup>(</sup>۱۰۸) احدها، أ.

<sup>(</sup>١٠٩) عن الاعتدال، ـ ص.

<sup>(</sup>١١٠) أمّا، + ص، ع؛ \_أ.

<sup>(</sup>۱۱۱) المضاد، ص؛ المغاير، ع؛ \_ أ. وقراءة ابو ريدة الاجتهادية (الرسائل ۱۷۸ هـ ٤) مقبولة، طالما انّ مراد الكندي هنا «النفس النطقية» التي فضيلتها الحكمة، وهي -ani mus intellgentis فلاحظ.

<sup>(</sup>١١٢) فهي، أ، ع.

فأما الاعتدال من جهة الفلسفة، فأعنى به (١١٣) اعتدال الطّينة.

وللنجدة خروج (۱۱۰) القوّة الغلبية عن الاعتدال، وهو (۱۱۰) رذيلة الاعتدال؛ وهو ينقسم قسمين متضادين: أحدهما من جهة السرف، وهو التهور والهوج؛ وأما الآخر فهو من جهة التقصير، وهو الجبن.

وأما غير الاعتدال في العفة فهو(١١١) رذيلة أيضاً مُضادة للعفة وهو(١١١) ينقسم (١١٨) قسمين احدهما من جهة الافراط وهو ينقسم ثلاثة اقسام، ويعمها الحرص؛ احدها الحرص على المآكل والمشارب، وهو الشره والنهم وماسمي كذلك؛ ومنها الحرص على النكاح من حيث سنح وهو الشبق المنتج العهر، ومنها الحرص على القنية وهو الرغبة الديمة الداعية الى الحسد والمنافسة، وما كان كذلك. وأما(١١١) الآخر فهو(١٢١) من جهة التقصير وهو(١٢١) الكسل وانواعه. ففضيلة هذه القوى النفسانية جميعاً، الاعتدال المشتق من العدل.

وكذلك الفضيلة فيها يحيط بذي النفس من الاثار الكائنة (٢٢١) عن النفس هي العدل في تلك الآثار؛ اعني في ارادات النفس من غيرها وبغيرها(٢٣١) وافعال النفس قي هذه المحيطة بذي النفس، فأما الرذيلة في هذه المحيطة بذي النفس فالجور المضاد للعدل فيها. فاذن الفضيلة الحقة للانسانية(٢١١) هي (٢٥٠) في

<sup>(</sup>١١٣) فأعني به، ص ؛ أعني (- به) أ، ع.

<sup>(</sup>١١٤) للنجّدة وخروج، أ؛ للنجدة خروج. ومن الواضح غلط ناسخ (أ) في تقدير وضع (الواو)، التي حذفها أبو ريدة (الرسائل ١٧٨ هـ ٦).

<sup>(</sup>١١٥) وهي، أ، ع.

<sup>(</sup>١١٦) فهي، أ، ع.

<sup>(</sup>۱۱۷) وهي، أ، ع.

<sup>(</sup>۱۱۸) وهي تنقسم، أ، ع.

<sup>(</sup>١١٩) أمَّا، ـ أ. تنبُّه ابوريدة الى اضافتها (الرسائل ١٧٩ س ٢).

<sup>(</sup>١٢٠) الذي، أ، ع.

<sup>(</sup>۱۲۱) فهو، أ، ع.

<sup>(</sup>١٢٢) الكاينة، ص؛ الكلية، أ.

<sup>(</sup>۱۲۳) وبغیرها، ـ ص.

<sup>(</sup>١٧٤) الحقية الانسانية، أ، ع.

<sup>(</sup>١٢٥) هي، ـ أ. نبّه الى نقصها أبوريدة (الرسائل ١٧٩ س ٨ وهـ٣).

اخلاق النفس وفي (١٢١) الخارجة عن اخلاق النفس الى ما أحاط(١٢١) بذي النفس.

قُول الفلاسفة في الطبيعة:

تسمّي الفلاسفة الهيولى طبيعة، وتسمّى < كذلك >الصورة طبيعة، وتسمى ذات كل شيء من الاشياء طبيعة وتسمى الطريق الى السكون طبيعة وتسمى القوة المدبرة للاجسام طبيعة. و (٢٠١٠) قول بقراط فيها: ان اسم الطبيعة على اربعة معانٍ: على بدن الانسان وعلى هيئة بدن الانسان وعلى القوة المدبرة للبدن؛ وعلى حركة النفس.

حدّ علم النجوم: هو ماتدل (۱۲۹) عليه قوة حركات الكواكب من زمان معلوم وعلى زمانه وعلى الزمان الآي المحدد. [ص: ٩ب].

العمل، هو الاثر الباقي بعد انقضاء حركة الفاعل.

الانسانية هي الحياة والنطق والموت.

الملاكية، هيُّ ١٣٠٠ الحياة والنطق .

البهيمية، هي الحياة والموت.

#### < خاتمة >

فهذا اسعدك الله مختصر الكلام في الحدود والرسوم؛ والله أسال تحصينك
 من كل شر، واسأله توفيقك لكل خير >(١٣١٠).

<sup>(</sup>١٢٦) في، \_ ص، أ. أضافها ابو ريدة (الرسائل ١٧٩ س ٨).

<sup>(</sup>١٢٧) ألى المحاط، ص.

<sup>(</sup>۱۲۸) و ، + ص .

<sup>(</sup>۱۲۹) يدل، أ، ع.

<sup>(</sup>١٣٠) الملاكية هي، ص؛ الملائكة (\_هي)، أ؛ الملائكية (\_هي)، ع. [وقد نبّه ابوريدة الى صواب قراءتها على (الملاكية)؛ انظر: الرسائل ١٧٩ هـ ٥].

<sup>(</sup>١٣١) هذه الخاتمة مفقودة في أ، ع. وجاء بعدها في ص: «تمت الحدود والرسوم ليعقوب الكندى، والحمد لله رب العالمين».

# الحدودالفلسفية للنوارزمي الكاتب

### الرموز:

ص = مخطوط (صدّیقي)، الورقة ٣ أ ـ ٥ ب . ف =نشرة فان فلوتن، لكتاب «مفاتیح العلوم»، ص ١٣١ ـ ١٥٢ . ي = طبعة المنيريّة، لكتاب «مفاتيح العلوم»، ص ٧٩ ـ ٩٢ .

# بِسْم الله الرّحن الرُّحِيم

حَمَّالُ الخُوارزمي الكَاتِب في الحدودِ الفلسفيَّة الني بَكْثُرُ استِعْمَالُهَا في الفلسفيَّة الني بَكْثُرُ استِعْمَالُهَا في الفلسفِة والمنطقِ، بعد حَمْدِ الله، إنها تقعُ في بابينْ: >١١٠-

# البابُ الأوَّلُ فِي الفَلْسَفَةِ

وهو ثلاثة فصول: الفصل الأوّل في أقسام الفلسفة وأصنافِها؛ والعصلُ الثاني في جمل ونكت عن العلم الالهي (٢) وما يتصلُ به؛ والفصلُ الثالث في ألفاظ يَكْثُرُ ذِكْرُها(٣) في كُتُبِ الفلسفِة.

# الفصلُ الأوّلُ: في أَقْسَامِ الفَلْسفةِ

الفلسفة مُشْتَقَةٌ من كلمةٍ يونانيّة، وهي «فيلاسوفيا» (أن وتفسيرُها نَحبَةُ الحِكْمَةَ ؛ فلّها أُعْرِبَتْ، قيل «فيلسوف»، ثم اشْتُقَتْ «الفلسفة» منه (أن ومعنى الفلسفة : عِلْمُ حقائق الأشياء والعمل بما هو أصْلَحُ. وتنقسم قسمين : أحدُهما

<sup>(</sup>١) بسم . . . ما بين > ، + ص . في ي ، ف: بسم الله الرحمن الرحيم ومه الثقة ، المفالة الثانية من كتاب مفاتيح العلوم في علوم العجم ، وهي تسعة أبواب .

<sup>(</sup>٢) الألهي، + ص.

<sup>(</sup>٣) الفاظُّ ومواضعات يكثر جريها، ف، ي.

<sup>(</sup>٤) كذا (!) في الاصول؛ وهي فيلوسوفيا filosofia.

<sup>(</sup>٥) الظاهر انّه تصرّف بأصلَّ الاشتقاق اليوناني معكوساً؛ لأن الأصل حب الحكمة Aristoteles, Metaphysica, ed: انظر ; filosofos الفيلسوف filosofos؛ انظر : Ross, П, р. 525.

الجزءُ النّظريّ، والآخَرُ الجزءُ العمليّ. ومن الحُكماءِ (") من جَعَلَ المنطَق جزءاً " ثالثاً غير هذين؛ ومنهم من جعله جزءاً من أجزاءِ العلم النّظريّ؛ ومنهم من جعله آلةً للفلسفة؛ ومنهم من جعله جزءاً منها وآلةً لها.

وينقسم الحزءُ النَّظريُّ ثلاثة أقسام، وذلك أنَّ:

١ ــ منه ما الفَحْصُ فيه عَن الأشياء التي لها عنصرٌ ومادّة. ويسمّى علمُ الطبيعة.

٢ ــ ومنه ما الفحص فيه عمّا هو خارجٌ عن العنصر والمادّة؛ وهو ١٠٠١ علمُ الأمور الالهية؛ ويُسمّى باليونانيّة ثَاوْلُوجْيًا ١٠٠٠

٣ ـ ومه ما ليس الفحصُ فيه عن أشياءٍ لها مادّة. لكنْ عن أشياءٍ موجودةٍ في المادّة، مثل: المقادير والأشكال، والحركات، وما أشبه ذلك؛ ويُسمّى العلم التعليمي والرياضي. وهذا العلمُ (١٠٠ كأنّه متوسطٌ بين العِلم الأعلى وهو الألمى، وبين العلم الأسفل وهو الطّبيعي.

الالهي، وبين العِلم الأسفل وهو الطّبيعي. وأمّا المنطق، فهو واحدٌ، لكنه كثيرُ الأجزاء؛ وقد ذَكَرْتُها في الباب الثاني (١٠٠٠. وامّا الفلسفةُ العمليَّةُ، فهي ثلاثةُ أقسام:

ـ أَحَدُها تدبيرُ الرَجُلِ نَفْسَهُ ، أو واحداً خاصّاً؛ ويُسمّى علم الأخلاق.

ـ والقسمُ الثَّاني تدبيرُ الخاصَّةِ؛ ويُسمَّى تدبير المُنْزِل.

ـ والقسمُ الثّالَث تدبير العامَّةِ، وهو سيّاسةُ المدينةَ و الأمّة والملك ١٠٠٠. فأمّا العلمُ الالهي؛ فليستُ له أجزاءٌ ولا أقسامُ؛ وقد ذَكَـرْتُ نُكَتاً منها في

الفصل الثاني من هذا الباب.

Jaeger, W.: The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford 1947, p.4

<sup>(</sup>٦) ومنهم؛ ف، ي.

<sup>(</sup>٧) حرفاً، ي .

<sup>(</sup>٨) ويسمّى، ف، ي.

<sup>(</sup>٩) theologia, استعملها أفلاطون أول مرة؛ انظر:

<sup>(</sup>١٠) هذا العلم، + ص.

<sup>(</sup>۱۱) في بايه، ف، ي

<sup>(</sup>١٢) في ف، ي: ولم اودع هذا الكتاب باباً لهذه الأقسام الثلاثة اذ كانت مواضعات اهل هذه الصاعة مشهورة بين الخاصة والعامة.

وأما العلمُ الطّبيعي، فمن أقسامهِ:

١ \_ علم الطب.

٧ \_ وعلم الآثار العُلُويّة؛ أعنى: الأمطار والرياح والرعود والبروق، ونحوها.

٣ ـ وعلم المعادن .
 ٤ ـ وعلم (١٣) النبات .
 ٥ ـ وعلم (١٣) الحيوان .

٦ .. وعلم (١٣) طبيعة كل (١١) شيء مما تحت فَلَكِ القمر.

وصناعة «الكيمياء»(١٠) تدخل تحت أقسام العلم الطبيعي(١١)، لأنَّما باحِثَةٌ عن المعدنيّات.

وأمَّا العلم التّعليمي والرّياضي، فهو أربعة أقسام :

١ - أحدها علم «الارِثْمَاطِيقِي»، وهو علم العدد والحساب.

Y - والثَّاني علم (١٧) «الجُومُطريَّا»، وهو علم الهندسة.

٣ ـ والثّالث علم «الاسطرْنُومْيا»، وهو علم النّجوم.

٤ - والرّابع علم «الموسيقي»، وهو علم اللحون (١٠٠).

فأمّا عِلمُ الحِيل، فعلم لا يُشاركُ هذه الأقسام(١١) الأربعة، وغيرها أيضاً.

<sup>(</sup>۱۳) علم، + ص.

<sup>(</sup>١٤) طبيعة شيء شيء، ف، ي.

<sup>(</sup>۱۵) الكيميا، ف، ي. وهي تعريب Kumeiu؛ انظر: Collins, p. 19.

<sup>(</sup>١٦) تحت اقسامه، ف، ي.

<sup>(</sup>١٧) علم، + ص.

<sup>(</sup>١٨) هذه العلوم الأربعة هي: mousiki / astronomia /geomitria / arithmatiki ؛ قار ذ . Collins, pp. 32,37,219

<sup>(</sup>١٩) الأقسام، + ص. فعلم الحيل mechanica مشتق من أصل mechane؛ انظر: Collins, pp. 312-313.

# الفصلُ الثَّاني: في العِلم الألهي ننا

الله، تباركَ وتعالى ١٠٠١، هو موجِدُ العَالَم. وهو السببُ الأول، والعِلَّةُ الأولى؛ وهو الواحدُ والحقّ. وما سواه، لا يخلو من كُثْرَةٍ من جهةٍ أو جهاتٍ. وصِفَتُهُ الخاصّةُ أنّه واجبُ الوجودِ، وسائر الموجودات ممكنة الوجود. [ص: ٣ب] العقلُ الفَعَال هو القوّة الالهية التي يَهْتدي بها كلَّ شيء في العالم العُلُوي والعالم ١٠٠٠ السُفْلي من الأفلاك، والكواكب، والجماد، والحيوان غير النّاطِق، والانسان لاجْتِلاب مصلحتِه وما بِهِ قوامهُ وبقاؤهُ على قَدرِ ما تهيًا لهُ وعلى حسب الامكان. وهذه القوّة التي في الأشياء التي في العالم الطبيعي تُسمّى الطبيعة.

العقْلُ الهيُولانِ "" هو اللَّقَوَّة في الانسانَ، وهي في النَّفس مَنزلةِ الْقَوَّة النَّاظِرة في العَيْن؛ والعقلُ الفعّالُ لها بمنزلةِ ضَوْءِ الشَّمْسِ للبصر، فاذا خَرَجَتْ هذه القوّة العَيْن؛ والعقلُ المهدلان السلَّال المَوْء السَّمْسِ البصر، فاذا خَرَجَتْ هذه القوّة العَيْن؛

التي هي العقل الهيولاني الى الفعل تُسمّى العَقُل المستفاد.
النَّفْسُ هي القوَّة التي بها صارنن الجسم الحيُّ حَيَّا؛ ونن يُسْتَدَلُّ على اثْبَاتِها بما يَظْهَرُ من الأفاعيل عن جسم الحيِّ عند تصوّره بها. < و > النّفس الكُلِّيَّة هي التي نتم في مثل الانسان الكلِّي الذي هو نوع، كزيد وعمرو وجميع أشخاص النّاس. كذلك النّفس العامة هي التي تعمُّ نفس زيد وعمرو وكل شخص من أشخاص النّاس والحيوان، (٢٠٠ ولا وجود لها إلّا بالوهم، كما لا وجود للانسان

<sup>(</sup>٢٠) في جمل العلم الألهى الأعلى، ف، ي.

<sup>(</sup>٢١) وعزُّ وجلَّ، + ف، ي.

<sup>(</sup>٢٢) العالم، + ص.

<sup>(</sup>۲۳) هذا تصرّف بمصطلح nous holikos اليوناني، بحسب مفهوم أرسطوطاليس؛ انظر: (۲۳) Van den Bergh, Averroes, p. 216.

<sup>(</sup>٢٤) صار، ـ ي.

<sup>(</sup>٢٥) فانما، ف، ي.

<sup>(</sup>٢٦) هي التي، + ص.

<sup>(</sup>۲۷) اشخاص الحيوان، ف، ي.

الكلِّيّ إلّا بالوهم؛ وكذلك العَقْل الكلِّيّ. وأمّا أن تكون النفى الكلية (١٠٠ لهـ الحكلّيّ وأمّا أن تكون النفى الكلية (١٠٠ لهـ وجود بالذات، كما يقوله كثير من الفلاسفة (١٠٠ ، فلا أصل له (١٠٠ .

الطّبيعة هي القوّة المُدَبِّرَة لكلِّ شيء بما هو(٣) في العالم الطّبيعي . والعالم الطّبيعي هو كِلِّ ما(٣) تحت ُ فَلَكِ القمر الى مَرْكَزِ الأرض .

## الفصلُ النَّالث: في ألفاظٍ يكثُرُ ذكرُ ها في كُتُبِ الفلسفة ٣٠٠

هيولى كلّ جسم هي الحاملُ لصورتهِ؛ فاذا (٣٠) أُطْلِقَتْ، فانها تَعْني (٣٠) طِيْنَةَ العالم؛ أعني جسم النّفلَك الأعلى وما يحويه من الأفلاك، والكواكب، ثمّ العناصر الأربعة وما يتركّبُ منها.

الصورةُ هي هيئة الشيء وشكله، التي تتصوّر(٢٦) الهيولي بها؛ وبهما معالد الجسم ٢٨٥).

فالجسم مؤلّف من الهيولي والصورة؛ ولا وجود لهيولي تخلو<sup>٣١</sup> عن الصورة إلاّ في الوهم، وكذلك لا وجود لصورة تخلو عن الهيولي إلاّ في الوهم.

<sup>(</sup>٢٨) نفس كلية، ف؛ النفس نفس كلية، ي.

<sup>(</sup>٢٩) المتفلسفة، ف، ي.

<sup>(</sup>۳۰) أصل له، + ص.

<sup>(</sup>٣١) هو، + ص.

<sup>(</sup>٣٢) هو کل ما، ص. نما، ف،ي.

<sup>(</sup>٣٣) في الفاظ يكثر ذكرها في الفلسفة وفي كتبها، ف، ي.

<sup>(</sup>٣٤) لَصورته كالخشب للسرير والباب، وكالفضة للخاتم والخلخال، وكالذهب للدينار والسوار، فأما الحيولي اذا؛ ف، ي.

<sup>(</sup>٣٥) فانه يعني، ف، ي.

<sup>(</sup>٣٦) التي يتصور ، ف، ي.

<sup>(</sup>٣٧) وبها يتم، ف، ي '

<sup>(</sup>٣٨) الجسم، كالسريرية والبابية في السرير والباب، والدينارية والسوارية للدينار والسوار؛ في .

<sup>(</sup>٣٩) يخلو، ف، ي.

والهيولى تُسمّى(٠٠٠ المادّة، والعُنْصر، والطينة.

والصورة تُسمّى الشّكل، والهيئة، والصّيْغَة.

الأَسْطُقُس هُو الشّيء السيط الذي منه يتركّبُ المركّب فقد يُسمّى الاسطقسُ الركنَ. والأَسْطُقُسُات الأربعة هي: النّار، والهواء، والماء، والأرض؛ وتُسمّى العناصر.

الكيفيّاتُ الأوَلُ هي: الحرارة، والبرودة، والرطوبة، واليبوسة. واتّما سُمِيَتْ «أُولًا» لأنّ الطّبيعيين يقولـون (٢٠٠ انّ سائـر الكيفيّات، كالألوان والأراييحُ والمُذوقات والثّقل والحفة والرّخاوة والصّلابَة والهشاشة (٢٠٠)، متـولّدةٌ عن هـذه الكيفيّات الأربع الأوَل (٢٠٠).

مكان الشّيء هو سطح تَقْعِيرِ الهواء الذي فيه الجسم؛ أو سطح تَقْعِيرِ الجسم الذي يحويه الهواء(١٠٠٠).

الزّمان هو (١٠) مدّة تعدُّها الحركة ؛ مثل حركة الأفلاك وغيرها من المتحرّكات (١٠).

واللَّذَة، عند بعض الفلاسفة: (١٠) الزَّمان اللَّطْلَق الذي لا تعدُّه حركة؛ وعند أكثرهم انّه: لا توجد مدّة (١١) خالية عن حركة إلّا بالوهم.

<sup>(</sup>٤١) يسمى، ف، ي.

<sup>(</sup>٤١) المركب، كالحجّارة والقراميد والجذوع التي منها يتركب القصر، وكالحروف التي مها يتركب الكلام، وكالواحد الذي منه يتركب العدد؛ ف،ى.

<sup>(</sup>٤٢) لأن عند الطبيعيين أنَّ، ف،ى.

<sup>(</sup>٤٣) العلوكة والهشاشة، ف، ي.

<sup>(</sup>٤٤) الأول، + ص.

<sup>(</sup>٥٤) هواء، ف، ي.

<sup>(</sup>٤٦) هو، +ص.

<sup>(</sup>٤٧) مثل حركة الأفلاك، وغيرها من المتحركات، \_ ص؛ + ف، ي.

<sup>(</sup>٤٨) بعضهم، ف، ي.

<sup>(</sup>٤٩) مدة، ع ف، ي.

الجسمُ الطّبيعيّ هو المتمكّن الممانِع، المقاوِم، والقائِم بالفعل في وقتِه، ذلك (٥٠٠) كهذا الانسان.

الجسمُ التعليمي هو(١٠) المتوهم الذي يقام في الوهم، ويُتَصَوَّر تصوِّراً(١٠) فقط. التجزَّوْ ضَرْبَانِ: [ص: ٤ أ]

- ضربُ ( عليه م أي وهميًّ ، ولا نهاية له ؛ لأنه يمكن أن يتوهم أصغر من كل صغير يتوهم .

ـ وضرَب طبيعي، أي مادي، وله نهاية؛ لأنّ المتجزّيء من الأجسام يتناهى بالفعل الى صغير هو أصغر شيء في الطبع، وهو ما لطف عن إدراك حسّ إيّاه. هذا ما تقولهُ الفلاسفة (°°).

الحواسُ الخمسُ هس: البصر، والسمع، والذوق، والشمّ، واللمس؛ وفعلها الحسّ، بالحاء. قال الخليل (۱۰): هي الجواس، أيضاً؛ بالجيم، من التّجسِيس. فأما المعروف (۱۰) عند المتكلمين والفلاسفة فهو بالحاء؛ وتُسمّى، أيضاً، المشاعر.

الحاسُّ العام هو قوّة في النّفس تؤدي اليها الحواس ما تحسُّهُ فيتقبّلُهُ.

(٥٠) ذلك كهذا الحائط، وهذا الجبل، وذلك الانسان؛ ف، ى.

(٥١) اما التعليمي فهو، ص.

(٥٢) تصوّراً، + ف، ي.

(۵۳) ضرب، +ف، ی.

(٤٥) ضرب، +ف، ي.

(٥٥) الفلاسفة؛ فأما على ما تقوله المعتزلة، فقد مرّ في باب الكلام. انظر: مفاتيح العلوم (١٨) المنيرية) ص ٢٧.

(٥٦) وأصل عبارة الخليل بن احمد الفراهيدي، هي: «والجواس من الانسان: اليدان، والعينان، والفم، والشم؛ الواحدة جاسة؛ ويقال بالحاء» (انظر: الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق الدكتورين مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي، جـ ٦، بغداد ١٩٨٢، ص ٥، تحت مادة (جسس) س ١٢ ـ ١٣.

(٥٧) فالمعروف، ف، ي.

فَنْطاسِيًا(٥٠) هي القوّة المخيلة من قوى(٥٠) النفس؛ وهي التي يُتصبور بها المجسوسات في ألوهم وان كانت غائبة عن الحسِّ؛ وتُسمَّى القَّـوَّة الْمَتَصُّورَة والمُصُّورَة.

الأرواح، عند الفلاسفة، هي ثلاث:

١ ـ الرّوحَ الطّبيعيّة، وهي في الحّيوان، في الكبدر٢٠٠، وهي مُشْتَركَةٌ بين الحيوان والنَّبَات؛ وتُنْبَعِثُ في العروق غير الضُّوارب الى جميع البدن.

٢ ـ والرّوح الحيوانيّة، وهي (١١) للحيوان النّاطق وغير النّاطق، وهي في القلب؛ وتُنْبَعِثَ منه في الشَّرايين، وهي العروق(٢٠٠، الضُّوارب الى أعضاء البدن.

٣ ـ والرّوح النفسانيّة، وهي للحيوان النّاطق، وهي ١٣٠ في الدماغ ؛ تَنْبعِتُ منه الى اعضاء البدن في الأعصاب.

النَّفس هي للإنسان دون غيره من الحيوان.

الحيوان هُوكلَّ جسم حيّ. الحيّا، وكذلك الجماد. وبعض الحكما، " بُسمّي الموات هو الجسمُ غيرُ الحيّ، وكذلك الجماد. وبعض الحكما، " بُسمّي الجماد ما لا ينمو(١٠) ، كالحجر ونحوه .

> الرّوح الطّبيعيّة تُسمّى النَّفيسِ النباتيّة، والنّامية، والشّهوانية. والرُّوح الحيوانيَّة تُسمَّى النَّفس الغضبيَّة .

<sup>(</sup>٥٨) تعريب fantasia؛ انظر استعمالاتها عند ارسطوطاليس بحسب توثيق فان دينبرك في قراءة ابن رشد؛ , Van den Bergh; Averroes, pp. 89, 122, 148, 161, 168, 187, 188, 189 190, 191, 192, 200, 205.

<sup>(</sup>٥٩) توة، ف، ي.

<sup>(</sup>٦٠) وهي في الحيوان، في الكبد؛ ـ ص.

<sup>(</sup>٦١) الحيوانية هي، ف، ي.

<sup>(</sup>٦٢) وهي العروق، +ف، ي.

<sup>(</sup>٦٣) للحيوان الناطق، وهي؛ + ص.

<sup>(</sup>۲۶) وبعضهم، ف، ی.

<sup>(</sup>۱۵) نمو النبات، ف؛ والنبات، ي.

امًا الكَمُونُ فهوْ(١٦) إستِتِارُ الشِّيء عن الحِسُّ في شيء آخِر قبل ظهورِه (٢٧). الاستحالةُ هي (١٨) أَنْ يَخْلَعَ الشَّيُّءَ صَورتَهُ وَيلْبَسُ صَورةً أَخرى(٢١). الارادِةُ هي (٢٠) قرّة يُقْصَدُ بها الشيء دون الشيء.

المحالُ هو جُمُعُ (٧٠) لِلتناقِضَينَ في شَيء واحدٍ وقي (٧٠ زمانٍ واحدٍ (٣٠).

العَالَمُ هُو جِرْمُ الكُلُ .

الكِيَانُ هُوَ الطَّبِعُ، بِالسَّرِيانيَّة؛ وبِه سُمِّيَ كتابُ < الطَّبِيعةِ >٧١٠ سمعَ الكيان؛ وهو بالسرّيانيّة: «شُمُّعَا كُيَانًا».

النَّواميسُ هي السُّنَنُّ التي تَضَعُّها الحكماءُ للعامَّةِ لوجهٍ من المصلحةِ ؛ واحدُها ناموس(۷۰).

# البَابُ النَّاني في المَّنطِقِ

وهو تسعةً فصول:

الفصلِّ الأوَّلُ في أيسَاهِوجي؛ الفصلُ الثَّاني في قاطيغورياس؛ الفصلُ الثَّالث في باري أرْمينياس؛ الفصلُ الرَّابع في أنولوطيقاً؛ الفصلُ الخامس في أفودُ قطِيقي؛ الفصلَ السّادس في طُويِيقي؛ الفصلُ السّابع في سُوفُسْطِيقي؛ الفصلُ الثَّامن في ريطوريقي؛ الفصلَ التَّأسعُ في بيوطِيقي.

<sup>(</sup>٦٦) الكمون هو، ف، ي

<sup>(</sup>٦٧) الحس كالزبد في اللبن قبل ظهوره، وكالدهن في السمسم؛ ف، ي.

<sup>(</sup>۹۸) هي، +ص.

<sup>(</sup>٦٩) أخرى، مثل الطعام الذي يصير دماً في الكبد، ف، ي.

<sup>(</sup>۷۰) هي، +ص.

<sup>(</sup>٧١) كجمع، ف، ي.

<sup>(</sup>۷۲) واحد فی، ف، ی.

<sup>(</sup>٧٣). . . في جزء واحد؛ واضافة واحد، ف، ي.

<sup>(</sup>٧٤) < الطبيعة > ،  $_{-}$  ص ، ف ،  $_{2}$  . وهي تعريب للعنوان اليوناني fusiki akroasis ومعناه «السماع الطبيعي»؛ انظر: بدوي، عبد الرحمن، ارسطوطاليس: الطبيعة، القاهرة ١٩٦٤/١٣٨٤ جدا، ص١

<sup>(</sup>٧٥) واحدها ناموس، + ف، ي.

وهذا العِلْمُ يُسمَّى باليونانيّة «لُوغْيَا»، وبالسّريانيّة «مِلِيلُوثَا»، وبالعربيّة المنطق<sup>(۷۱)</sup>.

## الفصلُ الأوّل: في ايساغوجي

ايساغوجي(٧٧) هو المَدْخَلُ، ويُسمَّى(٧٨) باليونانيَّة ﴿إِيْسَغُوجِي﴾(٢٩).

الشُّخْص، عند أصحاب المنطِق، مثل زيدٍ وعمرو، وهمدا الفَرَسُ وذاك الحمار (٨٠٠) وربما سمُّوهُ: العَين.

النُّوعُ هُـو مثل الانسـانُ المُطْلَقِ والفَرَس والحمـار ٢٨٠٠؛ وهـو كُـلِّيٌّ يعمُّ الأشخاص.

الجنْسُ مَا هُو أَعَمُّ مِن النَّوع، مثل الحيِّ فَـانَّهُ أَعَمُّ مِن الانســانِ والفرسِ

والحمار. وجنسُ الأجْنَاسِ هو الذي لا جِنْسَ أعمّ منه ، كالجَوْهَر. ونَوْعُ الأَنْواعِ ما هُو<sup>٣٥</sup> لا نَوْعَ أَخْصٌ منه ، كالانسان والفرسِ والحمار التي لا تقعُ تحتها إلّا الأشخاص. وكلَّ نَوْع ، هو بين نَوْع الأنواع وجِنْسِ الأجناس، قد يكون نوعاً بالاضافة الى ما هو أعمَّ منه ، وجنساً بالاضافة الى ما هو أخصُّ منه، كالحتى والجسم.

<sup>(</sup>٧٦) وقع تحريف في نسخ هذه العبارة (وهذا العلم . . المنطق) في ف، ي ؛ فقد تأخر ذكرها بعد (الفصل الاول: في ايساغوجي، هذا العلم. . . المنطق) الخ؛ وتصحيحنا عن

<sup>(</sup>۷۷) ایسفوجی، ف، ی.

<sup>(</sup>۷۸) پسمی، ف، ی؛ و، + ص. 🗸

<sup>(</sup>٧٩) كذا؛ فهو تعريب الأصل اليوناني isagoge؛ انظر: Warren, E.W.: Isagoge, Torinto 1975, p. 9.

<sup>(</sup>٨٠) وعمرو وهذا الرجل وذاك الحمار والفرس؛ ف، ي.

<sup>(</sup>٨١) الحمار والفرس، وهو يعم الأشخاص كزيد وعمرو وهذا الفرس وذاك الحمار، وهي .تقع تحته، وهو کلی؛ ف، ي.

<sup>(</sup>۸۲) مالًا نوع، ف،ي.

الفَصْلُ هو ما(٨٣) يَتَمَيَّزُ به النَّوْءُ عن الآخر بذاتهِ .

ومن الجنس والفصل يُؤخَذُ الحدُّ؛ مثال ذلك حدُّ الانسان انّه «حيوانٌ ناطِقٌ»؛ فقولنا (١٠٠٠ «حيوان» هو الجِنْس، وقولنا (١٠٠٠ «ناطق» هو الفَصْل. [ص: ٤ ب]

ب] العَـرَضُ هو مـا يتمّيـز بــه الشيءُ عن الشيء لا في ذاتــه ؛ كالبياض ، والسّواد ، والحرارة ، والبرودة ، ونحو ذلك

الخاصّة هي (٨٦) عـرضٌ يُخصُّ به نـوعٌ واحد دائماً؛ مثل: الضحـك في الأنسان، والنهاق في الحمار، والنباح في الكلب.

ومن الجِنْس والحناصَّة يؤخَذُ رَسْمُ الشيء؛ كقولنا ««»: «الأنسانُ حيـوانٌ ضحّاك».

الموضوع هو الذي يسميه النحوّيُّون المبتدأ وهو الذي يقتضي خبراً، وهو المُوصُوف.

والمحمولُ هو الذي يُسمّيه النحوّيون (٨٨) خبر المبتدأ وهو الصفة. ومثال ذلك في قولنا: (٨٩) «زيدٌ كاتبٌ»؛ فَزَيْدٌ هو الموضوع، وكاتب هو المحمول، بمعنى الخبر (١٠).

<sup>(</sup>٨٣) الفصل ما، ف، ي؛ هو، + ص.

<sup>(</sup>۸٤) فقولك، ف، ي

<sup>(</sup>۸۵) وقولك، ف، ي.

<sup>(</sup>٨٦) هي، + ص.

<sup>(</sup>۸۷) كقولك، ف، ي.

<sup>(</sup>۸۸) يسمونه، ف، ي

<sup>(</sup>٨٩) ومثال ذلك في قولنا، ص؛ الصفة كقولك، ف. ي

٩٠١) بمعنى الخبر، + ف، ي

#### الفصل الثاني: في قاطيغورياس

هذا الكتاب هو الأول(١١) من كتب ارسطوطاليس(١١) في المنطق؛ ويسمى قاطيغورياس. وأما ايساغوجي، الذي مرَّ ذكرهُ(١١)، فانه لفرفوريوس(١١)، صنَّفهُ مدخلًا الى كتب المنطق

ومعنى قاطيغورياس (٩٠٠) باليونانية «يقع على المقولات»؛ و المقولات عشر، وتسمى القاطيغوريات (٩٠٠):

إحداها «الجوهر»، وهو كل مايقوم بذاته؛ كالسهاء، والكواكب، والأرض واجزائها، والماء والنّار والهواء، واصناف النّبات والحيوان وأعضاء كلّ واحد منها (۱۲)؛ ويسميّ عبد الله بن المقفّع الجوهر عَيْناً (۱۲)؛ وكذلك يُسمّي (۱۱) عامة المقولات، وسائر ما يُذْكرُ في فصول هذا الباب، بأسهاء إطَّرحها اهل الصناعة، فتركتُ ذكرها، وبيّنت ما هو مشهور (۱۱) فيها بينهم.

فتركتُ ذكرها، وبيَّنْت ما هو مشهور (۱۰۰۰) فيها بينهم . المقولةُ الثانية «الكَمُّ»، بتشديد الميم؛ لأنَّ «كم» إسْم ناقص عند النحويينّ، والأسهاء الناقصة وحروف المعاني اذا سيّرت اسهاءً تامةً، بإذْخال الألف واللام

<sup>(</sup>٩١) الكتاب الأول، ف، ي ؛ هذا... هو...؛ + ص

<sup>(</sup>٩٢) ارسطاطاليس، ف، ي

<sup>(</sup>۹۳) الذي مرّ ذكره، + ص.

<sup>( \$ 1)</sup> انظر: Warren, op. cit. pp. 9 - 26

Aristoteles, Katigor- اي في المقولة؛ انظر العنوان عند ارسطوطاليس ؛ peri katigor؛ إي في المقولة؛ انظر العنوان عند ارسطوطاليس iai, Aristotelis Opera, ed. Bekker, p. 19.

<sup>(</sup>٩٦) قارن ذكر المقولات عند ارسطوطاليس: (منطق ارسطو، نشرة بدوي، الكويت Aristotelis Opera, p. 1a 25 - 28 ٣٥ ، ١٩٨٠

<sup>(</sup>٩٧) واعضاء كل واحد منها، + ف، ي.

<sup>(</sup>٩٨) انظر مايقول كراوس P. Kraus في التراجم الأرسطوطاليسية المنسوبة الى ابن المقفع (٩٨) انظر مايقول كراوس ١٠١ م ١٠١)، فهو عنده محمد بن عبد الله بن المقفد .

<sup>(</sup>٩٩) سنَّى، ف، ي.

<sup>(</sup>۱۰۰) مشهور معروف، ص.

عليها أو بإعرابها، يُشدّد ما هو منها على حرفين (١٠٠). فكل شيء يقع تحت جواب كم، فهو من هذه المقولة؛ وكلّ شيء امكن ان يُقدّر جميعُهُ بجزءٍ منه كالخطّ والبسيط والمصْمَت والزّمان والأحوال؛ وقد فُسّر الخطّ والبسيط والمصْمَت في ماب الهندسة. (١٠٠٠).

والمقولة الثالثة «الكَيْفُ»، وهي (١٠٣) كل شيء يقعُ تحت جواب كيف؛ أعني هيئات (١٠٠٠) الأشياء أحوالها ، والألوان، والطعوم، (١٠٠٠) والرّوائح، والملموسات كالحرارة والبرودة واليبوسة والرّطوبة، والأخلاف وعوارض النّفس كالفَزَع والحَجَل، ونحو ذلك.

والمقولة الرابعة «الاضافة»(١٠٠٠ وهي نسبة الشيئين يُقاس احدُهما الى الآخر؛ كالآب والأبن، والعبد والمولى، والأخ والأخ، والشريك والشريك.

والمقولة الخامسة «مَتى»(۱۰۰۰، وهي نسبة شيء الى الزّمان المحدود الماضي والحاضر والمستقبل؛ مثل أمس ، والآن، وغداً.

والمقولة السّادسة «أين»(١٠٠٠)، وهي نسبة الشيء الى مكانه؛ كقولنا(١٠٠٠): في البيت، أو في المدينة، أو في العالم(١١٠٠).

والمقولة السّابعة «الوَضْع»، ويسمّى النصْبَة، وهي مثل القيام، والقعود

<sup>(</sup>١٠١) بعدها في ف، ي: وصرف، قال أبوزيد:

ليت شعري واين مني ليتُ انّ ليتاً وانّ لوّاً عناء

<sup>(</sup>١٠٢) يراجع: مفاتيح العلُّوم، (المنيرية) ص ١١٧ ـ ١٢٢.

<sup>(</sup>۱۰۳) وهو، ف، ي.

<sup>(</sup>۱۰٤) هيات، ف، ي.

<sup>(</sup>١٠٥) الطعام، ف، ي

<sup>(</sup>١٠٦) مقولة الأضافة، ف، ي.

<sup>(</sup>۱۰۷) مقولة متى، ف، ي

<sup>(</sup>۱۰۸) مقولة اين، ف، ي

<sup>(</sup>۱۰۹) كقولك، ف، ي

<sup>(</sup>١١٠) او في الأرض او في العالم، ف، ي

والأضطجاع، والاتكاء ونحو ذلك؛ في الحيوان وفي غيره من الأشياء(١١١). المقولة الثامنة «لَهُ»(١١٠)، وبعض المناطقة(١١١) يُسمّيها مقولة «ذو»، وبعضهم يسمّيها الجدّة؛ وهي نسبة الجسم الى الجسم المنطبق على بسيطه، أو على جزء منه؛ كاللبس، والتسلّح(١١١) للانسان، واللحاء للشجر.

والمقولة التّاسعة «يَنْفَعِلُ»(١١٠)، وأصْلُهُ(١١٠ الانْفِعال، وهو(١١٧) قبول اثر المؤثّر. والمقولة(١١٨ العاشرة «يَفْعَلُ»(١١٠، وهو التّاثير في الشيء الذي يقبلُ الأثر؛ مثل التسخين. أمّا(٢٠) الأنْفِعَال، فهو(٢١) مثل التّسخُّن(٢٢)

#### الفصل الثالث: في باري ارمينياس

اما الكتاب الثاني، فَيُسمَّى (۱۲۳) باري ارمينياس (۱۲۱)؛ ومعناه يدلُّ على التَّفسير (۱۲۰). فما يُذْكر فيه الاسم، والكلمة، والرباطات.

```
(١١١) والاتكاء في الحيوان ونحو ذلك وفي غيره من الأشياء؛ ف، ي.
```

(۱۱۲) مقولة له، ف، ي

(۱۱۳) بعضهم، ف، ي

(١١٤) والانتعال والتسلح؛ ف، ي

(١١٥) مقولة ينفعل، ف، ي.

(١١٦) اصله، + ص.

(۱۱۷) هو، ف، ي، و، + ص.

(۱۱۸) المقولة، ف، ي، و، + ص.

(١١٩) مقولة يفعل، ف، ي.

(۱۲۰) اما، + ص.

(۱۲۱) قهو ، + ص.

(١٢٢) التسخن وكالقطع والانقطاع، ف، ي.

(١٢٣) اسم الكتاب الثاني في ماري ارمينياس، ي؛ اسم الكتاب الثاني باري ارمينياس،

(۱۲٤) Peri armeneias ، انظر عنوان ارسطو طاليس: Peri armeneias

(١٢٥) انظر رسائل الكندي، رسالة في كمية كتب ارسطو طاليس، ١ / ٣٦٦ سُ

فالاسم هو (۱۲۱) كلَّ لفظ مُفْرَدٍ يدلَّ على معنى ولايدلُّ على زمانه المحدود؛ كزيدِ وخالد.

وَالْكَلْمَةُ هِي التِي يُسمّيها أهلُ اللغة (١٢٧) العربية (الفِعْلَ)؛ وحدُّها عند المنطقيين: كلّ لفظ مفرد يدلّ على معنى، ويدلّ على زمانه المحدود؛ مثل مَشّى، ويمشي، وسَيمْشي، وهو ماشٍ. [ص: ٥أ].

والرّباطات هيّ التي يُسَمّيها النحويّون حروف المعاني؛ وبعضهم يُسمّيها الادوات.

الخوالفُ هي التي يُسميّها النحويّون الأسماء المُبْهَمة والمُضْمرة وأبدال الاسماء؛ مثل: أنا، وأنت، وهو.

القَوْل هو(١٢٨) ما تركّب من اسم وكلمة.

السّورُ، عند أصحاب المنطقُ، هو كلّ وبعضٌ وواحد، ولا كلّ واحد ولا بعض.

القولُ الجازِم هو الخبرُ دون الأمر والسؤال و النَّداء(١٢٩)، ونحوها.

القضيّة هي القول الجازم؛ مثل قولنا(١٣٠٠): «فلانٌ كاتِبٌ»، و «فلانٌ ليس

القَضية الموجبة هي (١٣١) التي تُثْبِتُ شيئاً لشيء؛ مثل قولنا(١٣٢): «الأنسانُ حـ " ».

ُ القضيّة السّالبة هي ١٣٢٠) التي تنفي الشّيء عن الشّيء؛ كقولنا(١٣١): «الأنسانُ ليس بحجر».

(١٢٦) هو، + ص. (١٢٧) في، + ص.

(١٢٨) هو، + ص . (١٢٨) السؤال والمسئلة والنداء، ف، ي.

(۱۳۰) قولنا، + ص.

(۱۳۱) هي، + ص.

(١٣٢) قولك، ف، ي.

(۱۳۳) هي، + ص.

(۱۳٤) كقولك، ف، ي.

27.

القضيّة ألمِحصورة هي التي لها سورٌ.

القضية المُهْمَلة هي (أَتَّا) الَّتِي لاسور لها.

القضية الكليّة هي (١٣٠١) التي سورُها يعمُّ الأيجاب أو السّلب؛ مثل قولنا: (١٣٧٠) «كلُّ انسانِ حيّ» أو «لا واحد من الأنسان حَجَرٌ».

القضية الجزئيّة هي (١٣٨) التي الاتعمُّ ؛ مثل قولنا : (١٣١) «بعض النّاس كاتِبٌ» او «الاكلّ النّاس كاتِبٌ» او «الاكلّ النّاس كاتِبٌ» .

الجَهاتُ فِي القَضايا هي (١٤٠) مثل قولنا: (١٤٠) «واجِبٌ» أو «مُمْتَنِعٌ» أو «مُمِكْنٌ». القضية المطلقة هي (١٤٠) التي لاجهة لها.

## الفصل الرّابع: في أنولوطيقا

هذا الكتاب الشالث؛ ويسمى (۱۴۳) باليبونانية «أنولوطيقا»(۱۴۳)؛ ومعناه العكس(۱۴۳)، لأنّه يُذْكرُ فيه قلبُ المقدّمات وما ينعكس منها وما لا ينعكس. المقدّمة هي القضية التي (۱۴۲) تتقدَّم (۱۲۷) في صنعة القياس.

(١٣٥) هي، + ص.

(١٣٦) هي، + ص.

(١٣٧) قولك، ف، ي.

(۱۳۸) هي، + ص.

(١٣٩) قولك، ف، ي.

(۱٤٠) هي، + ص.

(١٤١) قولك، ف، ي.

(١٤٢) هي، + ص.

(١٤٣) الثالث و + ص.

(١٤٥) قارن مايقوله الكندي، الرسائل ج ١ ص ٣٦٧ س ٢.

(١٤٦) التي، + ص.

(١٤٧) تقدم، ف، ي.

النتيجة هي (١١٨) ما ينتُجُ من مقدمتين؛ كقولنا: (١١١٠:

«كل انسانٍ حيّ»، و «كلّ حي نام ٍ»، فنتيجة ما بين المقدمتين: «كلّ انسانٍ نام ». ويسمّى الرَّدْف، أيضَّارُ \* أَنَّ أَ أَ القرينة هي (\*\*) المقدمتان إذا جمعتاً.

الجامعة هي القرينة والنتيجة إذا جُمعَتا؛ وتسمى ايضاً الصُّنْعة؛ وإسُّمُهما باليونانية «شُولُوجِسْمُوس»(١٠٢١، اي القياس.

المقدمة الشرطية هي (١٥٢) المركّبة من مقدمتين حَمْليَّتَيْن ومن حروف الشرط؛ مثل قولنا: (١٠٠) «ان كَانت الشمس طالعة، فالنَّهار موجودٌ»؛ وكقولنا(١٠٠٠): «العدد اما زَوْجُ وامّا فَرْد».

القياس الحمليّ هو ما(١٠١٠) يؤلف من مقدمتين تشتركان في حدٍ واحد. وهذا الحدّ المشترك يُسمى الحدّ الأوسط. والحدّان الباقيان يسمّيان الطرفين:

- فاذا كنان الحد الأوسط موضوعاً في احمدي المقدمتين، ومحمولاً في الأخرى(١٥٧٠)، سمّي هذا الترتيب «الشكل الأول» من اشكال القياس.

- ومتى كان محمولاً فيهما جميعاً، سُمّي والشكل الثاني».

- ومتى كان موضوعاً فيهما جميعاً، سُمَى «الشكل الثالث»(١٥٨).

<sup>(</sup>١٤٨) هي، + ص.

<sup>(</sup>١٤٩) كقولك، ف، ي.

<sup>(</sup>١٥٠) ويسمى الردف ايضاً، + ف، ي.

<sup>(</sup>١٥١) هي، + ص.

syllogismos(107) مصطلح استعمله ارسطو طاليس للدلالة عبلى القياس في التحليل، انظر: Aristotelis Opera, p. 24 ff انظر:

<sup>(</sup>١٥٣) هي، + ص.

<sup>(</sup>١٥٤) قولك، ف، ي.

<sup>(</sup>١٥٥) كقولك، ف، ي.

<sup>(</sup>١٥٦) هو ما، + ص.

<sup>(</sup>١٥٧) بالاخرى، ف، ي.

<sup>(</sup>١٥٨) اما الشكل الرابع، المنسوب الى جاليسوس Galen، فهو عكس الشكل الاول، انظر: ياسين خليل، نظرية ارسطو المنطقية، بغداد ١٩٦٤، ص ٩٨.

المقدمة الكبرى هي (١٠٩) التي فيها الحدّ الأكبر، وهـو ما كـان محمولًا في النتيجة.

والمقدمة الصغرى هي < التي > فيها الحدّ الأصغـر، وهو مـا كان . موضوعاً في النتيجة .

خواص الأشكال الثلاثة الآتنتج سالبتان، ولا جزئيتان، ولا مُهمَّلتان، ولا مُهمَّلتان، ولا مهملة وجزئية، وألا يكون الحد المشترك مستعملاً في النتيجة، وأن يخرج في النتيجة أخس مما في المقدمتين من الكم والكيف؛ أعني بالأخس في الكمِّ الجزئي، وبالأخس في الكيف: السّلب.

و خواص الشكل الأول هي (١٦٠٠): أنْ تكون كبراه كليّةً، وصغراه موجبةً، ونتائجه كيف ما اتفقت اما موجبات واما سوالب، وامّا كليات، وامّا جزئيات.

وخواصٌّ الشّكل الثّاني هي (١٦١) أن تكون كبراهُ كُليّة، وتختلف كبراه وصغراه في الكيف، وأن تكون نتائجه سوالب كلها.

وخواص الشكل الثالث هي (١٦٢) أنْ تكون صغراه موجبةً، وكبراه كيف وقعت في الكيفية والكمية، وان تكون نتائجه جزئيات. [ص: ٥٠]

امًا (ألانه القرائن الناتجة في الأشكال الثلاثة، فهي (١٦٠) ثماني قرائن: أولاها: كلّية موجبة كبرى، وكليّة موجبة صغرى، تنتج في الشكل الأول

أولا هما: كليه موجبه كبرى، وكليه موجبة صغرى، تنتج في الشكل الأول موجبة كليّة، وفي الشكل الأالث موجبة جزئية.

والثانية: كلية موجبة كبرى، وكلية سالبة صغرى، تنتج في الشكل الثاني سالبة كلية.

والثالثة: كلية موجبة كبرى، وجزئية موجبة صغرى، تنتج في الشكل الأول

<sup>(</sup>١٥٩) هي، + ص.

<sup>(</sup>۱۳۰) هي، + ص.

<sup>(</sup>١٦١) هي، + ص.

<sup>(</sup>١٦٢) هي، + ص.

<sup>(</sup>۱۹۳) اماً، + ص.

<sup>(</sup>۱٦٤) فهي، + ص.

<sup>(</sup>١٦٥) الشكل، + ص.

والشكل الثالث جزئية موجبة.

والرابعة: كلية موجبة كبرى، وجزئية سالبة صغرى، تنتج في الشكل الثاني سالبة جزئية بالرد الى الأمتناع.

والخامسة: كلية سالبة كبرى، وكلية موجبة صغرى، تنتج في الأشكال الثلاثة: امّا في الشكل (١١٠٠) الأول والشكل (١١٠٠) الثاني فسالبة كلية؛ وامّا في الشكل (١١٠٠) الثالث فسالبة جزئية.

والسادسة: كلية سالبة كبرى، وجزئية موجبة صغرى، تنتج في الأشكال الثلاثة سالبة جزئية.

والسابعة: جزئية موجبة كبرى، وكلية موجبة صغرى، تنتج في الشكل الثالث جزئية موجبة.

والثامنة: جزئية سالبة كبرى، وكليّة موجبة صغرى، تستج في الشكل جزئية سالبة بالردّ الى الامتناع ١١١٠.

# الفصل الخامس: في أفود قطيقي

هذا الكتاب هو الرابع؛ ويُسمّى (٧٠٠) باليونانية (١٧٠١) «أفُودْ قطيقي» (١٧٢١)، ومعناه الأيْضاح (٢٧٢١)؛ وذلك انّه يُوضّح فيه القياس الصحيح وغير الصحيح.

<sup>(</sup>١٦٦) الشكل، + ص.

<sup>(</sup>١٦٧) الشكل، + ص.

<sup>(</sup>١٦٨) الشكل، + ص.

<sup>(</sup>١٦٩) راجع بخصوص ضــروب الشكل الاول والشكــل الثاني والشكــل الثالث تبعــاً لارسطو طاليس، ياسين خــليل، نظرية ارسطو المنطقية، ص ٩٨ ــ ١١١.

<sup>(</sup>۱۷۰) هذا الكتاب يسمى، ف، ي.

<sup>(</sup>١٧١) باليونانية، + ص.

مصطلح استعمله ارسطو طاليس بمعنى البرهان في كتابه الثاني من المرهان في كتابه الثاني من التحليلات، الذي وسمه بـ analytikun esterun، انظر: Aristotelis Opera, p. 71 ff. انظر بخصوص معنى الايضاح ما يقوله الكندي، الرسائل، ج ١، ص ٣٦٧ س

أصول البرهان هي (۱۷۱) المبادىء والمقدمات الأول؛ وهي التي يعرفها الجمهور، مثل قولنا: (۱۷۰) «الكلُّ اعظم من الجزء» و «الأشياء المساوية لشيء واحدٍ بِعينه، فهي متساوية».

العِلّة الهيولانيةَ هي معرفة: هل الشيء؟ والعلة الصُّوريَّة هي معرفة: ما الشيء؟ والعلة الفاعِلة هي معرفة: كيف الشيء؟ والعلة اللمَّائية هي معرفة: لِمَ الشَّيء؟

اما البرهان(١٧١) فهو(١٧٧) الحجَّة.

الْحَلْفُ، بفتح الخاء(١٧٨) هو الردىء من القول، المخالف بعضه بعضاً.

الأَسْتِقْراء هو معرفة (۱۷۱) الشيء الكليّ بجميع اشخاصه؛ مثل ان (۱۸۰) يقال: «استقرى فلان القرى وبيوت السّكّة»، اذا طافها ولم يَدَعْ شيئاً منها.

المثالُ هو(١٨١) أن نُشير(١٨٢) الى شخص ِ من اشخاص الكلِّيّ لندُلّ (١٨٣) به عليه .

(۱۷٤) هي، + ص.

(۱۷۵) قولك، ف، ي.

(۱۷٦) اما، + ص.

(۱۷۷) هو، ف، ي.

(۱۷۸) كذا (!)؛ والمعروف انه الخُلْف، ويسمى البرهان بالخلف dia uau adunatou (انظر: بدوي، البرهان لابن سينا، القاهرة ١٩٥٤، ص ٢٥٩) او القياس بالخلف-Ross, D. Aristotle, London ، تبعاً لأرسطوطاليس مباشرة، انظر: 1964, p. 35

(١٧٩) تعرف، ف، ي.

(۱۸۰) مثل أن، + ص.

(۱۸۱) هو، + ص.

(۱۸۲) تشیر، ف، ي.

(١٨٣) لتدل، ف، ي.

#### الفصل السادس: في طوبيقي

هذا الكتابُ الخامسُ، ويُسمّى (۱۸۱) باليونانية (۱۸۰) «طوبيقي» (۱۸۱)؛ ومعناه المواضع؛ اي مواضع القول الذي يذكر فيه الجدل، ويسمى باليونانية «دياليقطيقي» (۱۸۷).

ومعنى الجَدَل هو (۱۸۰۰ تقرير الخصم على ما يدَّعيه من حيث أقَرَّ، حقاً كان أو باطلًا؛ أو من حيث لايقْدَرُ الخصمُ انْ يعانِدَ مجادله(۱۸۰۱ لاشتهار مذهبه ورأيه فيه، لأنه يزري على مذهبه ورأيه فيه.

(١٨٤) هذا الكتاب؛ ف، ي.

(١٨٥) باليونانية، + ص.

(۱۸٦) نصطلح استعمله ارسطوطاليس للدلالة على اساليب (مواضع) الجدل؛ في كتابه الموسوم بـ topikur؛ الذي يتألف من ثمانية كتب (Aristotelis Opera, p. 100 ff)، وهي المقالات الثمانية التي نقلت الى العربية من قبل ابي عثمان الدمشقي ما عدا الأخيرة فهي من نقل ابراهيم بن عبد الله (قارن: منطق ارسطو، لبدوي، جـ ٢ ص ٤٨١ وما يليها، ص ٧٢٦ ـ ٧٢٩).

(١٨٧) ويسمى باليونانية دياليقطيقي ؛ + ص ؛ وقد ورد في قراءة الجهاز النقدي في (ف) مثل هذه الزيادة محرفة ، وملحقة بعنوان «بيوطيقي» ، عند ذكر عناوين العصول في اول الباب الثاني . انظر مفاتيح العلوم ، نشرة فلوتن ، ص ١٤١ (٥) . و دياليقطيقي ، dialektiki ، هو التعبير الأرسطي عن موضوع الجدل (انظر : بدوي ، البرهان لابن سينا ، ص ٢٥٩) .

(۱۸۸) هو، + ص.

(۱۸۹) يعانده، ف، ي.

# الفصل السَّابع: في سُوفُسْطيقي

هذا الكتاب السادس، ويُسمّى (۱۹۱۰) باليونانية (۱۹۱۱) «سُوفُسْطيقي»، (۱۹۱۱) ومعناه التَّحكم (۱۹۲۰)، والسُّوفُسْطائي هو المتحكم؛ يُذْكَرُ فيه (۱۹۱۱) وجوه المغالطات، وكيف التحرر منها.

السُّوفُسْطاتيون هم الذين لايُثبتون حقائق الأشياء.

### الفصل الثامن: في ريطوريقي

هذا الكتاب السابع (۱۹۰۰)، ويسمى باليونانية (۱۹۰۱) «ريطوريقي» (۱۹۰۷)؛ ومعناه الخطابة (۱۹۰۸)؛ و (۱۹۱۹) يُتَكلم فيه على الأشياء المقنعة.

ومعنى الأقناع أن تَعْقِلَ (٢٠٠٠) نفسُ السّامع ِ الشيء بقول ٍ يُصَدِّق به، وإن لم يكن ببرهان .

<sup>(</sup>۱۹۰) هذا الكتاب يسمى؛ ف، ي.

<sup>(</sup>١٩١) باليونانية، + ص.

peri sofistikun بالجدل المغالطي ، الذي تحدث عنه أرسطو طاليس في كتابه sofistiki (۱۹۲) topiki الذي كتبه ملحقاً بكتاب الجدل (Aristotelis Opera, p 164 ff : انظر والفطر (Aristotle, On Sophistical Refutations, [Lib. class.] London 1965, p. 2

<sup>(</sup>۱۹۳) قارن اقوال الكندى، الرسائل، جـ ١ ص ٣٦٨ س ١.

<sup>(</sup>۱۹۶) قارن منطق أرسطو، نشرة بدوى ، جـ ٣ ص ٧٦٩ وما يليها.

<sup>(</sup>١٩٥) السابع، + ص.

<sup>(</sup>١٩٦) ويسمى باليونانية ، ص؛ يسمى، ف، ي.

retoriki (۱۹۷)، وهي مستعملة في اصل عنوان ارسطوطاليس لكتابه technis retorikis وهو في البلاغة، انظر: (Aristotelis opera, p. 1354 ff.).

<sup>(</sup>١٩٨) معناه الخطابة يساوق اتجاه الفارابي؛ انظر كتابه احصاء العلوم، نشرة عثمان امين، القاهرة ١٩٦٨، ط٣، ص ٨٢ - ٨٣. بيتها يشير الكندي الى المعنى البلاغي؛ انظر: الرسائل، جـ١ ص ٣٦٨ س ٢

## الفصل التّاسع: في بيوطيقي

وهو الكتابُ التّاسعُ من كُتُب أرسطوطاليس في (٢٠٠) المنطق ؛ ويُسمّى باليونانيّة «بيوطيقي» (٢٠٠) ، ومعنّاهُ الشّعريُّ ؛ (٢٠٣) يُتكلّم (٢٠٠) فيه على التّخييل .

ومعنى التَّخييلِ هو<sup>(٢٠٠</sup>) إنْهاضُ نَفْسِ السَّامعِ الى طلبِ الشَّيء ، او الهرب منه ، وإنْ لم يُصَدِّقُ به .

والتَّخييلُ ، والتَّصَوُّر ، والتَّمَثُّل ، وما أَشْبَهُها ، كثيراً ما تُسْتَعَملُ في هذا الكتاب ، وفي غيره ، لازمةً ومتعّديةً . يُقال : «تَصَوْرْتُ الشَّيء» ، اذا تعمّدُت تصويرَهُ في نفسي ، (٢٠١ وتمثَّلتُهُ وتخيَّلتُهُ كذلك . وأمّا تخيّل لي ، وتمثّل لي ، وتمثّل لي ، وتصور لي ؛ فهي معروفة . وقياس ذلك : تَبَيَّنتَهُ ، فتبينَ لي ؛ وتحققته ، فتبينَ لي ؛ وتحققته ، فتحقق لي . (٢٠٧)

<sup>(</sup>۲۰۱) ارسطوطالیس فی، + ص.

<sup>(</sup>۲۰۲) يسمى بيـوطيقي ، ف ، ي . باليـونـانيـة ، + ص . و poretiki ، دلالـة ارسطوطاليس لمعالجة الشعر ؛ في كتابه peri poiethis في فن الشعر (انظر Opera, p. 1447 ff.

<sup>(</sup>۲۰۳) ومعناه الشعر ؛ ف ، ي . وقوله الشعري يساوق ما ذهب اليه الكندي (الرسائل ، جـ ١ ص ٣٦٨ س ٣) .

<sup>(</sup>۲۰٤) يتكلم ، ف ، ي .

<sup>(</sup>۲۰۵) هو ، + ص .

<sup>(</sup>۲۰۶) نفسك ، ف ، ى .

<sup>(</sup>٢٠٧) جاء في آخر ص : تمت الحدود الفلسفية للخوارزمي الكاتب ، والحمد لله رب العالمين .

# الحدود لابن سينا

الرموز : ص = مخطوط (صديقي) ، الورقة ٢٣ أ ـ ٢٧ ب . هـ = طبعة (هندية) ، «تسع رسائل» لابن سينا ، ص ٧٧ ـ ١٠٢ . غ = نشرة (غواشون) لكتاب «الحدود» ، ص ١ ـ ٥٥ .

[ص: ۲۳ أ]

## بسم الله الرحمن الرحيم

حقالَ الشيخُ أبو علي الحسين بن سينا ، بَعْدَ حَمْدِ الله : > ١٠٠

#### <الق\_\_\_دمة>

أمّا بعدُ ، فإنّ أصدقائي " سألُونِ أنْ أُملِي عليهم حدودَ أشياءٍ يطالبونني " بتحديدها فاسْتَعْفَيْتُ من ذلك ، عِلْماً بأنّه كالامر المتعذّر على البشر سواءَ كان تحديداً أو رسماً ، وأنّ المُقْدِمَ على هذا بجرأةٍ وثقة لحَقِيق أنْ يكون أي " من جهةِ الجهل بالمواضع التي منها " تفسدُ الرّسومُ والحدود . فلم يمنعهم ذلك ؛ بل الحّوا عَلَى بمساعدتي اياهم ، وزادوا على "اقتراحاً اخر وهو ان ادّهم على مواضع

<sup>(</sup>١) قال الشيخ ابو علي الحسين بن سينا، + ص، هـ. بعد حمد الله، + ص. في غ: كتاب الحدود للشيخ الرئيس ابي علي بن سينا.

<sup>(</sup>٢) اصحاب، ص.

<sup>(</sup>٣) يطالبوني، غ.

<sup>(</sup>٤) اتي، ـ هـ.

<sup>(</sup>٥) فيها، ص.

الزلل التي في الحدود. وإنا ، الأن ، مساعِدُهم على مُلتمِسهم ، ومعترِف بقصوري عن بلوغ الحق فيها يلتمسون مني ، وخصوصاً على الارتجال والبديهة . الا أني استعين بالله واهِب العقل ؛ فأضعُ ما يَحْضُرني على سبيل التَّذكير من حتى اذا اتَّفَقَ لبعض المشاركين صواب واصلاح الحق به . وابتديء أن ، قبل ذلك ، بالدّلالة على صعوبة هذه الصّناعة ؛ وبالله التوفيق . فنقول : أمَّا الصّعوبة التي بحسب الحدد الحقيقي ، فهي أمر ليس بالامكان أن تفادينا منه ؛ أن واشفاقنا على انفسنا من الزّلة الله هو بحسبها فقط أن . بل هذه الصّعوبة أجلّ من أنْ تُوضَعَ مَوْضِعَ ما يكون العائقُ والمتوقي عنه عذراً ، أن مثل ان يكونَ واحد من الضّعفاء السقاط الذين يَكفيهم أن في عن عند عذراً ، أن مثل ان يكونَ واحد من الضّعفاء السقاط الذين يَكفيهم أن في المحافل والمعاشرات حذراً أن أن يُستَحْدمه أن الملك . بل نحن الما نعترف بالعجز والقصور ، ونستَعْفى عمّا سألوه بقصورنا عن ايفاء الرّسوم حقها أن ، والحدود غير الحقيقية أن الحقيقية أن الحقيقة الله المنا وأمن الخطأ فيها .

فأمَّا الحدودُ الحقيقيَّة ، فانَّ الواجبَ فيها بحسب ما عرفناهُ(١١) من صناعة

<sup>(</sup>٦) الأن، ـ هـ.

<sup>(</sup>۷) بتقصیری، ه..

<sup>(</sup>٨) التذكر، ص.

<sup>(</sup>٩) ونبتديء، هـ؛ ومبتديء، غ.

<sup>(</sup>١٠) بالامكان، + ص.

<sup>(</sup>۱۱) ليس بعادتنا، هـ.

<sup>(</sup>۱۲) فقط، ۔ هـ.

<sup>(</sup>۱۳) عنه عذرا، ـهـ.

<sup>(</sup>١٤) يلقيهم، ه...

<sup>(</sup>۱۵) حذارا، هـ.

<sup>(</sup>١٦) يستخدمهم، ه..

<sup>(</sup>۱۷) حقوقها، هـ.

<sup>(</sup>١٨) الحقيقة، غ.

<sup>(</sup>١٩) عرفنا، ص، هـ

المنطق ان تكونَ دالّةً على ماهيّةِ الشّيء ، وهو كمالَ وجودهِ النّاتي ، حتى لا يشذّ من المحمولاتِ الذاتيّة شيءٌ الا وهو مضمّن (٢٠) فيه ، اما بالفعل ، وامّا بالقوّة . والذي بالقوّة ان يكون كلَّ واحدٍ من الالفاظ المفردةِ التي فيها (٢٠) اذا تحصّلتُ وحُلّلتُ الى اجزاء حدّهِ ، وكذلك فعل بأجزاء حدّهِ ، انحل آخر الامْرِ الى اجزاءٍ ليس غيرها ذاتيا (٢٠) فإن الحدّ اذا كان كذلك، كان (٢٠) مساوياً المحدُّود بالحقيقةِ اذا كان مساوياً له في المعنى كما هو مساوٍ له في العموم ؛ لا كما يُقال : (٢٠) «الحسّاس والحيوان» (٢٠) . اذ الحسّاس منها مساوٍ للآخر في العموم ، وليس مساوياً له في المعنى ؛ لانّ المراد بلفظ الحسّاس شيءٌ ذو حس فقط ، وبالحيوان اشياءٌ أخرى مع هذا الشّيء ، مثلاً : جسمٌ ذو نفس له تغذ (٢٠٠) ، وهو السياءُ أخرى مع هذا الشّيء ، مثلاً : جسمٌ ذو نفس له تغذ (٢٠٠) ، وهو حساسٌ ، (٢٠) مُتَحرّكُ بالارادة (٢٨) فالحيوانُ أكبر (٢٠) من الحساس في المعنى ، وإن مساوياً في العموم .

والحكماءُ الله يقصدون في التّحديد ، لا التّمييز ، الذاتي ؛ فانّه ربّما حصل من جنس عال وفصل (٣٠٠ سافل ؛ كقولنا : «الانسان جوهر ناطق مائت» (٣١٠ . لذلك ٣٠٠ يريدون مُن (٣٠٠ التحديد ان تُرتَسَمَ في النّفْس صورة معْقُولة مساوية

<sup>(</sup>۲۰) يتضمن، هـ.

<sup>(</sup>۲۱) فيه، هـ.

<sup>(</sup>۲۲) ذانی، هـ.

<sup>(</sup>۲۳) كذلك كان، ـ ص.

<sup>(</sup>۲٤) كما يقال، + ص.

<sup>(</sup>٢٥) للحيوان، ص.

<sup>(</sup>٢٦) له بعد، هـ.

<sup>(</sup>۲۷) حساس متحرك، هـ.

<sup>(</sup>٢٨) بالارادة، + هـ، غ.

<sup>(</sup>٢٩) اكثر في المعنى، هـ.

<sup>(</sup>٣٠) ومن فصل، هـ.

<sup>(</sup>۳۹) مایت، ه.

<sup>(</sup>٣٢) بل انما، هـ، غ.

<sup>(</sup>۳۳) من، هـ.

للصّورة الموجودة ؛ فكما أن الصورة الموجودة هي ما هي بكمال اوصافها الذاتية ، فكذلك الحدّ أنّا يكون حدّاً للشيء (٢٥) إذا تضمّن جميع الأوصاف الذاتية بالقّوة أو بالفعل . فاذا فعلوا هذا ، تبعه (٥٠) التمييز . وطالب معرفة شيءٍ لأجل شيءٍ آخر [ص : ٢٣ ب] .

لهذا ، (٣١) اشترط في التّحديد وضع الجنس الأقرب ليتضمن جميع الذاتيات المشترك (٢٠٠٠) فيها ، ثم أمر باتباعه جميع الفصول ، وإن كانت (٢٠٠١) بواحد منها كفاية في التّمييز حتى قيل : لا يقتصر في التّحديد على الفصل الصوريّ دون الهيولاني دون الصّوريّ ، وإنْ كفى احدهما بالتّمييز فانظر من أين للبشر أن يحضره في التّحديد اتقاء (١٠٠٠) أن يَأْخُذَ لازماً ممّا لا يفارق فلا (٢٠٠٠) يجوز رفعه في التّوهم مكان الذّاتي ؟ ومن أين له أن يأخذ الجنس الاقرب في كلّ موضع ، ولا يغفل (٢٠٠٠) فيأخذ الأبعد (٢٠٠٠) على أنّه (١٠٠٠) الأقرب ؟ فإنّ التركيب لا مينه ، والقسمة التي (٢٠٠١) لا ضيزة فيها اصعب شيء ؛ واصطياد هذا بالبرهان عسر (٢٠٠١) ؛ ثم نضع أنه قد حصّل جميع ما حصله ذاتياً ليس فيه من بالبرهان عسر (٢٠٠٠) ؛ ثم نضع أنه قد حصّل جميع ما حصله ذاتياً ليس فيه من

<sup>(</sup>٣٤) حد الشيء، هـ، غ.

<sup>(</sup>۳۵) تغیر، هـ.

<sup>(</sup>٣٦) فطالب، هـ.

<sup>(</sup>٣٧) فلهذا ما، هـ، غ.

<sup>(</sup>٣٨) المشتركة، هـ.

<sup>(</sup>٣٩) فأن كانت، هـ؛ وان كان، غ.

<sup>(</sup>٤٠) الهيولاتي، هـ.

<sup>(</sup>٤١) آنفا، هـ.

<sup>(</sup>٤٢) فلا، ص، هـ.

<sup>(</sup>٤٣) يعقل، غ.

<sup>(</sup>٤٤) الابعد، هـ.

<sup>(</sup>٥٤) أنه هو، هـ.

<sup>(</sup>٤٦) التي، + ص، غ.

<sup>(</sup>٤٧) عسر جدأ، هـ..

اللوازم غير(١٠) الذاتيّة شيءٌ وأخذ الجنس الأقرب.

فمن اين للبشر أن يُحصِّل جميع الفصول المقوّمة للمحدود اذاك كانت مساوية ، وأن لا يغفله حصول التمييز في بعضها عن طلب الباقي ، وكيف يجد في كلّ واحدٍ وَجْه الطَّلب ؟ وكذلك في الأقسام التي تقعُ بفصول متداخلة ، أنّه كيف يحفظ ذلك اذا كانت في الأجناس التي هي (١٠) فوق الجنس القريب فيقسم ذلك الجنس ضَرْبَيْن من القسْمة المتداخِلة ، وكيف يمكن ان يحفظ (١٠) في كلّ موضع فيطلب الجنس الأقرب من أولى القسمتين ، ومع ذلك لا يضيّع الفصل الذي للقسمة الأخرى ان كان ذاتيا ؛ وان كان على ما يقوله بعضُ النّاس إذ الفصول الذاتية لا تكون متداخلة ، وإنما يداخل الذاتي غير الذاتي ؟ فكيف الفصول الذاتية لا تكون متداخلة ، وإنما يداخل الذاتي غير الذاتي ؟ فكيف الذتية ؟ فهذه الاسباب ، وما يجري عجراها ، ممان يطول به كلامنا هاهنا ، تؤيسنا من (١٠) أن نكون مقتدرين على توفية الحدود الحقيقيّة (١٠) حقها إلا في النادر من الأمر .

وامّا في الحدود النّاقصة و(°°) الرسوم ؛ فأسبابُ عجزِنا وتقصيرنا فيها كثيرةُ ذُكِرَتْ في «طوبيقا»(°°) وإن لم تُذْكَرْ بهذا الوجه والفرق بين الحدّ الناقص وبين

<sup>(</sup>٤٨) لغير، هـ.

<sup>(</sup>٤٩) حتى، هـ.

<sup>(</sup>٥٠) هي، + ص، غ.

<sup>(</sup>٥١) يتحفظ، هـ.

<sup>(</sup>٢٥) عالا، غ.

<sup>(</sup>٥٣) يوسينا، ص؛ توسينا، هـ.

<sup>(</sup>٤٥) الحقيقة، غ.

<sup>(</sup>٥٥) وفي، هـ.

<sup>(</sup>٥٦) طویتنا، هـ. واضح ان الاشارة هنا الی کتاب (طوبیقا) لارسطوطالیس؛ انظر منطق ارسطو، نشرة بدوي، جـ ۲ ص ٤٨٧ ـ ٢٩٥؛ جـ ٣ ص ٧١١ ـ ٢٦٩؛ وقارن: . Aristotelis Opera, ed. Bekker, 100 - 164.

الرسم، أن الحد الناقص هو من الذاتيات؛ أعني من أجناس وفصول بلغ بها مساواة الشيء في العموم، ولم يبلغ بها مساواته (٥٠) في المعنى فمن ذلك، ما يقع من التقصير في الجنس ومنه ما يقع في الفصل، ومنه ما هو مُشترك. وهذا المشترك هو ايضاً (١٠) مشترك للحد الناقص والرسم. فمن الخطأ في الجنس ان يُوضع الفصل مكانة كقول القائل: العشق افراط المحبة، وانما هو المحبّة المفرطة. ومن ذلك ان تُوضع المادة مكان الجنس كقولنا للكرسي: إنه خشب عليه، وللسيف إنه حديد يُقطع به؛ فان هذين الحدين الجنس أخذنا فيها (١٠) المادة مكان الجنس ومن ذلك أن ناخذ (١٠) الهيولي مكان الجنس كقولنا للكرسي كقولنا للرماد (١٠) انه خشب محترق. ومن ذلك أن ناخذ (١٠) الميولي مكان الكل، كقولنا للرماد (١٠) انه خشب محترق. ومن ذلك اخذنا (١٠) الحزة مكان الكل، كقولنا للرماد (١٠) انه خشب محترق. واورد الحكيم (١٠) المذا مثالاً آخر، وهو قولهم: ان الحيوان جسم ذو نفس وفيه سرّ

<sup>(</sup>٥٧) يلزم منها، غ.

<sup>(</sup>٥٨) مسأواة، هـ.

<sup>(</sup>٥٩) وهذا مشترك، ص.

<sup>(</sup>۲۰) حيث، هـ.

<sup>(</sup>٦١) الحدين، + ص،غ ؛ -هـ.

<sup>(</sup>٦٢) أخذ، هد؛ اخذ فيهما، غ.

<sup>(</sup>٦٣) يؤخذ، هـ؛ تؤخذ، غ.

<sup>(</sup>٦٤) كقولهم للرماد، هـ، غ.

<sup>(</sup>٦٥) اخذهم، هم، غ.

<sup>(</sup>٦٦) كقولهم، هـ. غ.

<sup>(</sup>٦٧) = ارسطوطاليس.

<sup>(</sup>٦٨) جنس الاجناس كقولهم، هـ؛ الاجناس كقولهم، غ.

<sup>(</sup>٦٩) وقد، هـ.

الملكة قوّة ثابتة (١٠٠٠) ، كقولنا (١٠٠١) : إن القادِرَ على الظّلم هو الذي من شأنه وطباعه النزوع إلى انتزاع ما ليس له من يد غيره ؛ فقد وضع الملكة مكان القوّة لأنّ القادرَ على الظلم قد يكونُ عادلًا ولا يظلم ، فلا تكون (١٠٠٠) طباعة هكذا . [ص : ٢٤ أ] .

ومن ذلك أن ناخذ (١٠٠٠ إسهاً مستعاراً أو مشبّها (١٠٠٠ كقول القائل: إنّ الفَهْمَ موافقة ، وإنّ النّفس عدد . ومن ذلك إن نضع شيئا (١٠٠٠ من اللوازم مكان الأجناس كالواحد والموجود . ومن ذلك ان نضع (١٠٠٠ النوع مكان الجنس كقولهم إنّ الشرير مَنْ يظلمُ الناسَ والظلم نوعٌ من الشّر .

كقولهم إنَّ الشريرَ مَنْ يظلمُ الناسَ والظلم نوع من الشَّر. وأمّا من جهةِ الفَصْل فأنْ تأخذ (٢٧) اللوازم مكانَ الذاتيات ، وأن نأخذ (٢٧) الجنسَ مكانَ الفصل وأن تُحسَبَ (٢٧) الانفعالاتِ فصولاً. والانفعالاتُ إذا المتدتُ بطلِ الشيء ، والفصول إذا المتدت (٢٠) ثبت الشيء وقوى وأن نأخذ (٢٠) الأعراض فصولاً للجواهر ، وأن نأخذ (٢٠) فصول الكيف غير الكيف ، وفصول المضاف غير الكيف ، وفصول المضاف غير المضاف ، لا ما إليه الاضافة .

وأما القوانينُ المُشتَركَةُ فمثل أن نُعرّف (١٠٠ الشيءَ بما هو أخفى منه كمن حد النّار بأنّها جسمٌ شبيه بالنفس فان النفسَ أخفى من النّار ، أو حدّ الشيء بما هو

<sup>(</sup>٧٠) تابتة، هـ.

<sup>(</sup>٧١) وكقولهم، هـ، غ.

<sup>(</sup>٧٢) فلايكون، هـ؛ ولايكون، غ.

<sup>(</sup>٧٣) يأخذ، غ.

<sup>(</sup>٧٤) مشتبها، هـ.

<sup>(</sup>٧٥) يوضع شيء، هـ ؛ يضع شيئًا، غ.

<sup>(</sup>٧٦) تضع، هـ؛ يضع غ.

<sup>(</sup>٧٧) ياخذ، غ.

<sup>(</sup>٧٨) ياخذ، غ.

<sup>(</sup>٧٩) يحسب، غ.

<sup>(</sup>٨٠) بطل الشيء والفصول اذا اشتدت، ـ هـ.

<sup>(</sup>٨١) يعرف، غ.

مساوله في المعرفة أو متأخر (٢٠) عنه في المعرفة . ومثال (٢٠) المساوي له في المعرفة ، ان (١٠) العدد كُثرة مركبة من الآحاد ، والعدد والكثرة شيء واحدٌ ؛ فهذا قد أخذ نفسَ الشيء في حدّه .

ومن هذا الباب أن نأخذ (٥٠٠) الضد في حدّ الضدّ كقولهم الزَوجُ عَدد يزيد على الفَرْدِ بواحد ثم يقولون: ان (٢٠٠) العدد الفرد عدد ينقصُ عن الزَّوجِ بواحد وكذلك إذا أخذنا (١٠٠٠) المضاف في حدّ المضاف إليه كما فعل فرفوريوس (٨٠٠) إذ حسبَ أنّه يجبُ أن (١٠٠) يأخذَ الجنسَ في حدّ النّوعِ والنّوعَ في حدّ الجنسِ وفيه سرّ (١٠٠)

واما المتقابلات بحسب السلب والعَدَم فلابدٌ من ان ناخذ (١١) الموجَبَ واللَّكة في حدّيْهم (١١) من غير عكس .

واما اذا اخذنات المتأخّر في حدّ الشيء فكقولنان : الشمسُ كوكبٌ يطلعُ الما أذا اخذنات المتأخّر في حدّ الشيء فكقولنان : الشمسُ كوكبٌ يطلعُ الماراً ؛ ثم النهارُ لا يمكن ان يحدّ الا بالشمس لانّه زمانُ طلوع الشمس ، وكذلك التحديد المشهور للكمية بانها قابلةٌ للمساواةِ وغير المساواةِ ، وللكيفية

<sup>(</sup>٨٢) يتأخر، هـ.

<sup>(</sup>۸۳) المعرفة مثال، هـ.

<sup>(</sup>٨٤) قولهم، هـ، غ.

<sup>(</sup>٨٥) تأخذ ، هـ ؛ يأخذ ، غ .

<sup>(</sup>۲۸) ان، ۔هـ.

<sup>(</sup>۸۷) اخذ، هه، غ.

<sup>(</sup>٨٩) يجب ان، -ه..

<sup>(</sup>۹۹) وفيه سر، ـ ص.

<sup>(</sup>٩١) يأخذ، هـ، غ.

<sup>(</sup>۹۲) حدهما، ه..

<sup>(</sup>٩٣) الذي يأخذ، هـ، غ. (٩٤) فكقولهم، هـ، غ.

بانَّها قابلةً للمشابهةِ وغير المشابهةِ ، فهذا وما يشبهه (١٠) من المعاني الصارفةِ عن الاصابةِ في (١٠) الحدود .

أَمّا الرّسمُ (١٠٠) فالرسمُ التام هو(١٠٠) قولٌ مؤلّفٌ من جنسِ شيء واعراضهِ اللازمةِ له حتى يساويه ، والرسمُ مطلقاً هو قولٌ يُعَرّفُ الشيءَ تعريفاً غير ذاتي ولكنّه خاصٌ او قولٌ مميزٌ للشيء عمّا سواه لا بالذات .

# فَصْلُ : < الحدودُ والرَّسُوم >(١٠١)

الله (۱۰۳) الباري عزّ وجّل ، لا حدَّ له ولا رسم ، لانّه لا جنسَ له ولا فصلَ له ، ولا تركيب (۱۰۳) فيه ، ولا عوارضَ تلحقُه ؛ ولكن له قول يشرح (۱۰۳) اسمَهُ وهو انّه الموجودُ الواجبُ الوجودِ الذي لا يمكنُ ان يكونَ وجودهُ من عيره ، ان ان «۱۰۰) يكونَ وجود لسواه الا فائضاً عن وجوده ؛ فهذا شرح اسمه . ونتبعُ هذا

(٩٥) ومااشباهه، هـ؛ وما اشبهه، غ.

(٩٦) الاصابة في، -ه.

(٩٧) حد الحد، هـ، غ.

(۹۸) طونیقا، هـ.

(٩٩) في الرسم، هـ، غ.

(١٠٠) الرسم التام قول، هـ، غ.

(۱۰۱) الحدود والرسوم، ـ ص، هـ، ع.

(١٠٢) الله، + ص.

(۱۰۳) ترکب، هـ.

(۱۰٤) يشر، هـ.

(١٠٥) أن، +غ.

الشَّرحَ بانه(١٠٠) هو الموجودُ الـذي لا يتكثرُ بـالعددِ(١٠٠٠) ، ولا بـالمقدارِ ، ولا باجزاء القِوام ، ولا بأجزاء آلحد ، ولا بأجزاء الاضافة ، ولا يتُغيّرُ في الذاتِ (١٠٨) ولا في لواحِق الذاتِ غير مضافةٍ ولا في لواحق مضافة.

حدَّ العقلُ : العقلُ أَسمُ مشَركُ لعانٍ عدَّة فيقال عقلُ لصحةِ الفطرةِ الاولى في الانسان (١٠٠٠ فيكونِ حدَّهُ انه قوةٌ بها يجوُد (١٠٠٠ التمييز بين الامور القبيحة وَّالْحَسِنَةُ . ويُقال عَقُلٌ لما يكسِبهُ الإنسانُ بالتجاربِ من الاحكِام الكلية ، فيكونُ حِدَّهُ أنه معانٍ مجتمعةً في الذَّهْن تكونُ مقدماتٍ يُستنبطُ السَّباطُ المصالحُ والاغراضُ . ويقال عَقلُ لمعني اخر وحَدّه انه هيئةً محمودةً للانسانِ في حركاتهِ وسكوناتهِ وكلامهِ واختيارهِ . فهذه المعاني الثلاثة هي التي يطلقُ عليها الجمهورُ

اسمَ العقل . [ص : ٢٤ ب] . وإما الذي يدّلُ عليه اسمُ العقل عندَ الحكماءِ فهي ثمانيةُ معانٍ : احدُها . العقل النقل الذي ذكرةُ الفيلسوف (١١١) في كتاب «البرهان» وفَرَّقَ بينه وبين العِلْم ؛ فقال ، ما معناه ، هذا العقل هو التّصوراتُ والتّصديقاتُ الحاصلةُ للنفس بالفطرةِ ؛ والعلم ما حصِلَ بالاكتساب . ومنها العقولُ المذكورةُ في كتـابُ «النفس» فمن ذلك العقل النظريُّ والعقل العملي. فالعقل النظري قوَّةً للنفس تقبلُ ماهيات الامور الكلّية من جهةِ ما هي كليّة. والعقلُ العمليّ قوّة للنفس هي مبدأ لتحريكِ القوة(١١٣) الشوقيّةِ الى ما يختارُ من الجزئيّاتِ من اجل غايةٍ

<sup>(</sup>١٠٦) يتبع، غ. انه، هـ، غ.

<sup>(</sup>۱۰۷) لابالعدد، ه.

<sup>(</sup>١٠٨) يتغير لافي الذات، غ. يتغير لا بالذات، هـ.

<sup>(</sup>١٠٩) الناس، غ.

<sup>(</sup>۱۱۰) يوجد، هـ.

<sup>(</sup>١١١) يستنبط، غ.

<sup>(</sup>١١٢) =ارسطوطَّاليس؛ راجع ماسنقوله في هذا الموضوع في التعليق، [٧٠٢] على كتاب الأمدي، بعد؛ وقارن أقوال ارسطوطاليس في العقل، بحسب كتبه، Ross, D., Aristotle, PP. 121f, 130, 132, 135, 148 - 153, 169, 232

<sup>(</sup>١١٣) التحريك للقوة، غ.

معلومة(١١٤) .

ثم يقال لقوى كثيرة من العقل النظري عقل ؛ فمن ذلك العقل الهيولاني ، وهو (١١٠) قوة للنفس مستعدة لقبول ماهيات الاشياء مجردة عن المواد. ومن ذلك العقل بالملكة وهو استكمال هذه القوة حتى تصير قوة قريبة من الفعل بحصول الذي سماه في كتاب «البرهان» عقلاً . ومن ذلك العقل بالفعل وهو استكمال النفس في صورة مناء او صورة معقولة حتى متى شاء عقلها ، واحضرها (١١٠) بالفعل . ومن ذلك العقل المستفاد وهو ماهية مجردة عن المادة مرتسمة (١١٠) في النفس على سبيل الحصول (١١٠) من خارج .

ومن ذلك العقول التي يقال لها العقول (١١٠) الفعّالة وهي كلّ ماهية مجردة عن المادة اصلاً. فحد العقل الفعال اما من وجهة ما هو عقل فهو انه جوهر صوري ذاته ماهية مجردة في ذاتها لا بتجريد غيرها (١٢٠) عن المادة وعن علائق المادة هي ماهية كلّ موجود ، واما من جهة ما هو عقل فعال فهو انه (١٢١) جوهر بالصفة المذكورة من شأنه ان يخرج العقل الهيولاني (١٢١) من القوة الى الفعل باشراقه عليه .

حد النفس: النفس اسم مشترك يقع على معنى يشترك (١٢١) فيه الانسان والحيوان والنبات وعلى معنى يشترك (١٢١) فيه الانسان والملائكة (١٢١) فحد المعنى الاول، انه «كمالُ جسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة».وحد النفس بالمعنى

<sup>(</sup>١١٤) مظنونة، هـ؛ مظنونة او معلومة، غ.

<sup>(</sup>۱۱۵) وهي، هـ.

<sup>(</sup>١١٦) واحصرها، ه..

<sup>(</sup>١١٧) مرتسخة، هـ.

<sup>(</sup>۱۱۸) التحصيل، ص.

<sup>(</sup>١١٩) العقول، ـ ص.

<sup>(</sup>۱۲۰) لابغيرها، ص.

<sup>(</sup>۱۲۱) فهو، ـ ص.

<sup>(</sup>۱۲۲) الهيلاني، هـ.

<sup>(</sup>١٢٣) مشترك، ه. . (١٢٤) الملائكة السماوية، هـ، غ.

الاخر ، انه جوهر غير جسم هو كمال ١٠٠٠ محرك له بالاختيار عن مبدأنطقي ، أي ١٠٠٠ عقليّ بالفعل او بالقوة ؛ والذي ١٠٠٠ بالقوة هو فصلُ النفسِ الانسانية والذي بالفعل هو فصلُ او خاصةُ للنفسِ الملاكية ١٠٠٠ . ويقال العقلُ الكلّ وعقلُ الكلّ والنفسُ الكليّة ١٠٠٠ ونفس الكلّ . فالعقلُ

ويقال العقل الكاتي وعقل الكل والنفس الكلية ١٣٠١ ونفس الكل . فالعقل الكلي ، هو المعنى المعقول المقول على كثيرين ١٣٠١ مختلفين بالعدد من العقول التي الاشخاص الناس فلا ١٣٠١ وجود له في القوام بل في التصور · واما ١٣٠١ عقل الكل فيقال لمعنيين لاجل ان الكل يقال لمعنيين : احدهما جملة العالم ، والثاني المجرم الاقصى الذي يقال لجرمه جرم الكل وكركته حركة الكل ، لأنّ الكل تحت حركته ١٣٠١ فعقل الكل ، اما ١٣٠١ الكل فيه باعتبار المعنى الاول فشرح ١٣٠١ اسمه انه جملة الذوات المجردة عن المادة من جميع الجهات التي لا تتحرك بالذات ولا بالعرض ولا تتحرك المادة من جميع الجهات التي لا تتحرك بالذات ولا بالعرض ولا تتحرك النفس الانسانية وهذه الجملة هي مبادى ألكل بعد المبدأ الاول والمبدأ الاول هو مبدع الكل ؛ واما الكل منه باعتبار المعنى بعد المبدأ الاول والمبدأ الاول هو مبدع الكل ؛ واما الكل منه باعتبار المعنى

```
(١٢٥) كمال لجسم، هـ؛ كمال الجسم، غ.
```

<sup>(</sup>١٢٦) نطقي أي، - ص.

<sup>(</sup>۱۲۷) فالذي، هـ.

<sup>(</sup>١٢٨) الملكية، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٢٩) الكلي، هـ، غ.

<sup>(</sup>۱۳۰) کثیرین، ۔ ص.

<sup>(</sup>۱۳۱) ولا، ص، هـ.

<sup>(</sup>۱۳۲) فأما، هـ.

<sup>(</sup>۱۳۳) لأن الكل تحت حركته، ـ ص.

<sup>(</sup>١٣٤) الكل والكل، هـ.

<sup>(</sup>۱۳۵) لنشرح، هـ.

<sup>(</sup>١٣٦) بالذات ولابالعرض ولاتتحرك، - ص.

<sup>(</sup>١٣٧) بالتشوق، هـ.

الثاني ؟ (١٢٠) فهو العقل الذي هو جوهر مجرد عن المادة من كل الجهات وهو المحرك بحركة الكل على سبيل التشويق (١٣٠) لنفسه ، ووجوده اول وجود مستفاد عن الموجود الاول . [ص: ٢٥ أ] واما النفس الكلية (١٠٠٠) ونفس الكل ؛ فالنفس الكلية هي (١٠٠) المعنى المقول على كثيرين مختلفين بالعدد (١٠٠٠) في جواب «ما هو»(١٠٠) التي كل واحد منها نفس خاصة الشخص . ونفس الكل ، على قياس عقل الكل ، جملة الجواهر (١٠٠٠) الجسمانية التي هي كمالات مديرة للاجسام السماوية المحركة لها على سبيل الاختيار العقلي . والجوهر (١٠٠٠) الحسماني الذي هو كمال اول للجرم الاقصى يُحرّكه بحركة (١٠٠٠) الكل على سبيل الاختيار العقلي . ونسبة نفس الكل الى عقل الكل نسبة انفسنا الى العقل الفعال ونفس الكل هو مبدأ قريب لوجود الاجسام الطبيعية ، العقل الفعال ونفس الكل هو مبدأ قريب لوجود الاجسام الطبيعية ، ومرتبة في نيل الوجود بعد مرتبة عقل الكل ، ووجوده فائض عنه . (١٠٠٠)

حد الصورة : الصورة اسم مشترك يُقال على معانٍ على النوع ، وعلى كل ماهية لشيء كيف كان وعلى الكمال الذي به يُستكمل النوع استكمالاته الثواني (۱۱) وعلى الحقيقة التي تقوم المحل الذي لها وعلى الحقيقة التي تقوم النوع فحد الصورة بالمعنى الاول ، وهو النوع ، انه المقول على كثيرين في جواب ما هو ، ويقال عليه اخر في جواب ما هو بالشركة مع غيره . وحدها بالمعنى (۱۱۸)

<sup>(</sup>١٣٨) بالاعتبار الثاني، هـ.

<sup>(</sup>١٣٩) التشويق (مكررة)، ص؛ التشوق، هـ.

<sup>(</sup>١٤٠) الكلي، غ.

<sup>(</sup>١٤١) فنفس الكلية هو، هـ؛ فالنفس الكلي هو، غ.

<sup>(</sup>١٤٢) مختلفين بالعدد، ص؛ كثيرين تختلفين، هـ.

<sup>(</sup>١٤٣) هووالتي، هـ.

<sup>(</sup>١٤٤) الغير، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٤٥) يجرك به، كحركة، هـ.

<sup>(</sup>١٤٦) عن وجوده، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٤٧) التواني، هـ.

<sup>(</sup>١٤٨) وحد المعني، هـ، غ.

الثاني انه (۱۰۱۱) كلَّ موجودٍ في شيءٍ لا كجزءٍ منه ولا يصحُ قوامُه دونَهُ كيفَ كان . وحدها بالمعنى (۱۰۱۰) الثالثِ انه الموجودُ في الشيء لا كجزءٍ منه ولا يصح قوامهُ دونه ولا جله وُجِدَ الشيءُ مثل العلوم والفضائل للانسان . وحدها (۱۰۱۱) بالمعنى الرابع انه الموجود في شيءٍ آخر لا كجزءٍ منه ولا يصحُ وجودهُ مفارقاً له ، ولكن (۱۰۵۱) وجود ما هو فيه بالفعل خاصاً به ، مثل صورةِ النار في هيولى النار (۱۰۵۱) فان هيولى النار انما يقومُ بالفعل بصورةِ النار . او بصورةٍ اخرى حكمُها حكمُ صورة النار وحدها (۱۰۵۱) بالمعنى الخامس انه الموجودُ في شيء لا كجزءٍ منه ولا يصح قوامه (۱۰۵۰) مفارقاً له ويصح قوام ما فيه دونه الا ان النوع الطبيعي بحصل به كصورةِ الانسانية والحيوانية في الجسم الطبيعي الموضوع له ؛ وربما قيل انه (۱۵۰۱) صورةً للكمال المفارق ، مثل النفس ؛ فحده انه جزءٌ غير جسماني مفارق يتم (۱۰۵۱) به وبجزء جسماني نوع طبيعي .

حدّ الهيولي : الهيولي (١٥٨) المطلقةُ هي (١٥٩) جوهـرٌ وجوده (١٦٠)بالفعل، إنما

<sup>(</sup>١٤٩) انّه، + ص.

<sup>(</sup>١٥٠) وحد الصورة، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٥١) وحد الصورة، هـ، ع.

<sup>(</sup>١٥٢) له لكن، هـ.

<sup>(</sup>١٥٣) هيولي النا، هـ. وهكذا،أينها وردت «هيولي» فهي في هـ. «هيولي»؛ فلاحظ.

<sup>(</sup>١٥٤) وحد الصورة، هـ، غ.

<sup>(</sup>٥٥١) قوامه دونه، هـ.

<sup>(</sup>١٥٦) أنّه، + ص.

<sup>(</sup>۱۵۷) يتميز، هـ.

<sup>(</sup>١٥٨) امّا الهيولي، غ.

<sup>(</sup>١٥٩) فهي، هـ، غ.

<sup>(</sup>۱۲۰) ووجوده، هـ.

يحصلُ بقبوله (١١١) الصورة الجسميّة لقوة فيه قابلة للصور وليس له في ذاته صورة تخصُّهُ اللَّا معنى القوة . ومعنى قولى(١١٢) لها جوهر هو أنَّ وجودها حاصِلُ لها بالفعل لذاتها. ويُقالُ هيولي لكل شيءٍ من شأنهِ أن يقبل كمالًا ما وأمراً (١٦٣٠) ليس فيه فيكون بالقياس الى ما ليس فيه هيولي، وبالقياس الى ما(١٦١) فيه موضوعاً.

حدّ الموضوع(١٦٠٠): يقال موضوع لما ذكرنا، وهو كل شيءٍ من شأنِه إن يكونَ له كمال ما وقد كان له ويقال موضوع لكل محلّ متقوَّم بذاته مقوّم لما يحلّ فيه كما يِقال هيولي للمحلّ غير (١١١) المتقوّم بذاتِه بل بما يحلهُ ، ويقال موضوعُ لكل معنى

يُحْكُمُ عليه (١٦٧) بسلب أو ايجاب . حدّ المادّة (١٦٧) : المادّة تُقَال (١٧٠) إسها مرادفاً للهيولي . وتُقَال (١٧٠) مادة لكل موضوع يقبل الكمال باجتماعهِ الىغيره وورُوده عليه يسيراً يسيراً، مثل المنيّ والدمّ لصورةِ (١٧١) الحيوان فربما كان ما يجامعه (١٧١) من نوعــهِ وربما لم يكنْ من نوعهِ.

حَّدّ العُنْصُر(١٧٣): العنصر إسمّ للأصْلِ الأول في الموضوعاتِ فيقال عنصرٍّ للمحل الأول الذي باستحالتهِ يقبل صوراً تتنوّع بها كائنات عنها، اما مطلقاً

<sup>(</sup>١٦١) لقبوله، هـ.

<sup>(</sup>١٦٢) لها هبي جوهر، هـ.

<sup>(</sup>١٦٣) كمالاً ماليس، ص.

<sup>(</sup>١٦٤) والى ما، ص.

<sup>(</sup>١٦٥) في الموضوع، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٦٦) الغير، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٦٧) محكوم، ص.

<sup>(</sup>١٦٨) في المادة، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٦٩) قد تقال، هـ؛ قد يقال، غ.

<sup>(</sup>۱۷۰) ويقال، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٧١) لصورة الحيوان، ـ ص.

<sup>(</sup>۱۷۲) مایجامعه، ـ ص.

<sup>(</sup>١٧٣) في العنصر، هـ، غ.

وهو الهيولى الأولى؛ (١٧١) وإما بشرط الجسمية وهو المحل الاول من الاجسام الذي يتكون عنه (١٧١) سائر الاجسام الكائنة بقبول صورِها (١٧١). [ص: ٢٥ ب]

حد الاسطقس (۱۷۷): الاسطقَسُ هو الجسمُ الأول الذي باجتمّاعه الى اجسام اولى مخالفة له في النوع يقال إنه (۱۷۸) اسطقَس لها؛ فلذلك قيل إنه اصغر (۱۷۸) ما ينتهى اليه تحليلُ الأجسام ، فلا توجدُ فيه قِسمةٌ (۱۸۰).

حد الركن: (۱۸۱۱): الركنُ هو جسمٌ بسيط، هو جزء ذاتي للعالم مثل الافلاكِ والعناصرِ. فالشيءُ بالقياسِ الى العالم ركنٌ، وبالقياسِ الى مايتركبُ منهُ اسطقُس، وبالقياسِ الى مايتكون عنهُ سواءَ كان كونَهُ عنه بالتركيبِ والاستحالةِ معاً او بالاستحالة عنه عنصر (۱۸۱۱) فأن الهواء عنصر للسحاب بتكاثفه (۱۸۲۱) وليس اسطقُساً له؛ وهو اسطقُس وعنصرٌ للنباتِ، والفلكُ هو ركنٌ وليس باسطقُس ولاعنصرٍ لصورة، ولصورته موضوع وليس له عنصرٍ ولاهيولى، اذا نعني بالموضوع محلاً (۱۸۱۱) لأمرٍ هو (۱۸۰۱) فيه بالفعل ولم نعنِ به محلاً

<sup>(</sup>١٧٤) الأولى، ـغ.

<sup>(</sup>١٧٥) التي يتكون عنها، هـ؛ الذي يكون عنه، غ.

<sup>(</sup>۱۷۲) صورتها، هـ.

<sup>(</sup>١٧٧) في الاسطقس، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٧٨) يقال له، هـ. يقال انه، غ.

<sup>(</sup>۱۷۹) انه اصغر اجزاء، غ. انه آخر، هـ.

<sup>(ُ</sup>١٨٠) الّا الى اَجزاء متشابهة، + هـ، غ. كذلك ما تقوله غواشون (الحدود، ص ١٩، تعليق ١٢).

<sup>(</sup>١٨١) في الركِن، هـ، غ.

<sup>(</sup>۱۸۲) عنصرا، هد.

<sup>(</sup>۱۸۳) يتكاثفه، هـ.

<sup>(ُ</sup>١٨٤) عني بالموضوع محلًا، هـ، عني بالموضوع محل، غ.

<sup>(</sup>١٨٥) هو، + ص، غ.

متقوماً (١٨٠١) بنفسه، ونعني بالهيولى والعنصر محلاً (١٨٢١) هو بالقوة شيء مايكون عنه ولم نعن (١٨٥١) بالهيولى الجوهر المستكمل بكمال محله، وهذه الاشياء التي هي الهيولى والموضوع والعنصر والمادة والاسطقس والمركن يُقال بعضُها مكان بعض (١٨٩١).

حدّ الطبيعة (۱۱۰): الطبيعة مبدأ أول بالذات لحركة ماهي (۱۱۰) فيه بالذات وسكونه بالذات، وبالجملة لكلّ تغيّر وثبات ذاتي والقوم الذين جعلوا في هذا الحد زيادة إذ قالوا إنها قوة سارية في الاجسام هي مبدأ كذا وكذا، فقد سهوا وأخطأوا لأنّ حدّ القوّةِ المستعملة في هذا الموضع انما هو مبدأ تغير (۱۱۰) في المتغيّر فكأنهم قالوا ان الطبيعة هي مبدأ تغير ما (۱۱۰) هو مبدأ تغير و(۱۱۰) وهذا هذيان وقد تُقال (۱۱۰) الطبيعة للعنصر وللصورة الذاتية (۱۱۰) وللحركة التي عن (۱۱۰) الطبيعة بتشابه الاسم. والأطباء يستعملون إسم (۱۱۰) الطبيعة على المزاج وعلى الحرارة الغريزية وعلى هذه الأشياء (۱۱۰).

(١٨٦) يعن به محل متقوم، غ.

(١٨٧) وعنى بالهيولي والعنصر محل، غ.

(۱۸۸) يعن، غ.

(١٨٩) والاسطقس، والركن يقال بعضها مكان بعض، - هـ.

(١٩٠) في الطبيعة، هـ.

(١٩١) بحركة ماهو، هـ.

(۱۹۲) تغییر، هـ.

(۱۹۳) ما، + ص.

(١٩٤) تغير، غ.

(١٩٥) يقال، هـ، غ.

(١٩٦) الملكية، + هـ.

(١٩٧) عن غير، هـ.

(١٩٨) لفظ، غ.

(١٩٩) الاشياء، + ص.

حد الطبع (٢٠٠٠): هو كلَّ هيئة يُستكملُ بها نوعٌ من الانواع فعلية كانت (٢٠٠٠) او انفعالية فكأنها (٢٠٠٠) أعمَّ من الطبيعة وقد يكونُ الشيءُ عن الطبيعة وليس عن الطبيع، مثل الاصبع الزائدة ويشبهُ ان يكونَ هو بالطبع بحسب الطبيعة الكلية.

حد الجسم (۱۰۰۱): الجسم اسم مشترك يقال على معان: فيقال جسم لكل كم (۲۰۰۰) متصل محدود ممسوح، فيه (۲۰۰۱) أبعاد ثلاثة بالقوة؛ ويقال جسم لصورةِ ما يمكن (۲۰۰۰) أن يفرض (۲۰۰۸) فيه أبعاد كيف شِئْت طولًا وعرضاً وعميقاً ذات حدودٍ متعينة؛ ويقال جسم لجوهر مؤلف من هيولي وصورة. (۲۰۱۰)

والفرقُ بين الكم وبين هذه الصورةِ انّ الماء(١٠٠٠) او الشمع كّلما بُدّل(١٠٠٠) شكله تبدلتْ فيه الابعادُ المحدودةُ الممسوحةُ ولم يبقَ واحد منها بعينه واحداً فيه بالعدد وبقيتُ الصورةُ القابلة لهذهِ الاحوال ِ وهي جسمية واحدة بالعددِ من غير تبدلٍ ولاتغيّرُ. ولذلك اذا تكاثف وتخلخل(٢٠٠٠) ولم تستحِل صورةُ (٢١٣٠) الجسميةِ

(٢٠٠) في الطبع، هـ؛ الطبع، غ.

(٢٠١) انواع كانت فعلية، هـ؛ الانواع كانت فعلية، ع.

(۲۰۲) وكأنها، هـ.

(۲۰۳) ولیست، ه.

(٢٠٤) في الجسم، ه.

(٢٠٥) كم، + ص، غ.

(۲۰۶) في، هـ.

(۲۰۷) لصورة يمكن، هـ.

(۲۰۸) يعرض، هـ.

(٢٠٩) بهذه الصفة، + هـ، ع.

(٢١٠) قطعة من الماء، هــ، غ.

(۲۱۱) بدلت، غ.

(٢١٢) تكاثفت وتخلخلت، غ.

(۲۱۳) صورته، هـ.

واستحالتُ (٢١٠) أبعادهُ، فإذن فَرْقٌ بين الصورة الجسمية التي هي من باب الكم وبين الصورة التي هي من باب الجوهر.

حد الجوهر: (۱۱) هو اسم (۱۱) مشترك يقال جوهر لذات كلّ شيء (۱۱۱) في الوجود كالانسان او كالبياض. ويُقال جوهر لكلّ موجود لذاته لا يحتاج (۱۱۱) في الوجود الى ذات أخرى يقارنها حتى يقوم بالفعل؛ وهذا معنى قولنا: (۱۱۱) الجوهر قائم بذاته. ويقال جوهر لما كان بهذه الصفة وكان من شأنه أن يقبل الأضداد بتعاقبها. عليه، ويقال جوهر لكل ذات وجوده ليس في محل. ويقال جوهر (۱۲۰۰ كلل ذات وجوده ليس في معل. ويقال جوهر (۱۲۰۰ كلل ذات وجوده ليس في معل القدماء منذ (۱۲۱ عهد الرسطوطاليس (۱۲۱) في استعمالهم اسم (۱۲۱ في استعمالهم اسم (۱۲۱ في موضوع عرفنا بين (۱۲۱ الموضوع والمحل قبل هذا فيكون معنى قولهم الموجود لا في موضوع موجود أن أن الموضوع والمحل دونه بالفعل مقوم لا له، ولا بأس بأن يكون في محل لا يقوم المحل دونه بالفعل. فأنه وان كان في محل فليس في موضوع. [ص: ۲۲ أ] فكل موجود إن (۱۲۱ كالبياض والحرارة والحركة. فهو جوهر بالمعنى الأول. والمبدأ الأول جوهر بالوجه الثاني والرابع والخامس. وليس جوهراً بالمعنى الثالث. والهيولى جوهر بالمعنى الرابع والخامس وليس جوهراً بالمعنى الثالث. والهيولى جوهر بالمعنى الرابع والخامس وليس جوهراً بالمعنى الثالث. والهيولى جوهر بالمعنى الرابع والخامس وليس جوهراً بالمعنى الثالث. والهيولى جوهر بالمعنى الرابع والخامس وليس جوهراً بالمعنى الثالث. والهيولى جوهر بالمعنى الرابع والخامس وليس جوهراً بالمعنى الثائي الثاني واليات والميول جوهر بالوجه الثاني والرابع والحدود الميس حوهراً بالمعنى الثائلة والميولى جوهر بالوجه الثاني والرابع والحدود الميس وليس جوهراً بالمعنى الثائث والميول جوهر بالوجه الثاني والرابع والحدود الميس وليس جوهراً بالمعنى الثائث والميول جوهر بالوجه الثاني والميول جوهر بالوجه الثان في على الميون والميول جوهر بالوجه الثاني والميول جوهر بالوجه الثان في على الميون والميول جوهر بالوجه الثاني والميول جوهر بالوجه الثاني والميول جوهر بالوجه الميون والميول جوهر بالوجه الثان في على الميول جوهر بالوجه الميول جوهر بالوجه الثان في على الميول جوهر بالوجه الميول جوهر بالوجه الثان في على الميول جوهر بالوجه الميول والميول جوهر بالوجه الميول بوهر بالوجه الميول جوهر بالوجه الميول بوهر بالوجه الميول بوليس والميول بوليس والميول بوليس والميول بوليس والميول بوليس والميول بوسول الميول بوليس والميول بوليس والميول بوليول بولول الميول بولول

(۲۱٤) استحال، هـ.

<sup>(</sup>٢١٥) في الجوهر، هـ.

<sup>(</sup>٢١٦) هو، + ص، غ.

<sup>(</sup>٢١٧) بالذات لكل شيء، هـ.

<sup>(</sup>۲۱۸) لانه يحتاج، هـ.

<sup>(</sup>۲۱۹) قولهم، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۲۰) محل جوهو، ويقال، هـ.

<sup>(</sup>۲۲۱) مذ، غ.

<sup>(</sup>۲۲۲) ارسطّو، هـ.

<sup>(</sup>۲۲۳) لفظة، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۲٤) فرغنا من، هـ.

<sup>(</sup>٢٢٥) الموجود، غ.

<sup>(</sup>۲۲۲) وان، هـ. غ.

والثالث. والصورة جـوهر بـالمعنى الخامس، وليست جـوهراً بـالمعنى الثاني والثالث والرابع.ولامشاحة في الاسهاء(٢٢٧).

حدّ الْعَرَض (٢٢٨): العرضُ اسم مشترك يقال (٢٢١) عرض لكلّ موجودٍ في محل ويُقال عرض لكمل موجودٍ في موضوع ويقال عرض للمعنى المفرد الكلي المحمول على كثيرينَ حملًا غير مقوم وهو العرضي ويقال عِرض لكل معنى ا موجود للشيء خارج (١٣٠٠) عن طبعه ويقال عرض لكل معنى يُحملُ على الشيء لاجل وجوده في آخر يقارنه (٣٣١). ويقال عرض لكلُّ معنى وجوده في اول الامر لا يكون. فالصورة عرض بالمعنى الاول ِ فقط والابيض اي الشيء ذو البياض الذي يحمل على الققنس(٢٣٢) والثلج ليس هو عرضاً بالوجه الاول (٢٣٣) والثاني؛ وهو عرضٌ بالوجه الثالث وذلك لآنٌ هذا الابيضُ الذي هو محمول غير مقوّم هو<sup>(۲۲</sup>) جوهر ليس في موضوع ولا محل، بل البياض هو كذلك ثم البياض لايحمل على الققنس(٢٣٠) والثلج الا بالاشتقاق ولايحمل كما هو وحركة الارض الى اسفل عرض بالوجه الاول والثاني والثالث وليس عرضاً بالـوجه الـرابع والخامس والسادس(٢٣٦) بل حركتها الى فوق هو عرضٌ بجميع هذه الـوجوَّهِ

(٢٢٧) ولامشاحة في الاسباء، - ص.

(۲۲۸) في العرض، هـ.

(٢٢٩) فيقال، هـ، غ.

(۲۳۰) خارجاً، غ.

(۲۳۱) يقارنه، ـ صرر.

(٢٣٢) على النفس، هـ، على الققنس، غ. والققنس، هنا، يؤدي معنى الكافور عند الغزَّالي؛ (انظر بعد، كتاب الحدود )؛ ولقد وصف ابن سينا الكافور (القانون، ط. بولاق، ١ / ٣٢٦ س ٣ ـ ٧ من اسفل). وقد استعملت غواشون في ترجمتها الفرنسية «cygne» يمعني الققنس؛ قارن الترجمة الفرنسية، ص ٣٧ فقرة ٤٥ رقم ١٦)، وهناك احـالت الى النجاة (ص ١٥)، وكتاب الجدل لارسطوطاليس ؛

انظر: . Topica. IV, 1., 120b 27. (۲۳۳) الاولى، هـ. (۲۳٤) هو في، هـ.

(۲۳۵) النفس، هـ.

(٢٣٦) السادس والخامس والرابع، هـ؛ الخامس والسادس والرابع، غ.

وحركة القاعدِ في السفينة عرض بالوجه الرابع والسادس(٧٣٠)

حد المَلَك : هو جوهر بسيط ذو حياة ونطق عقلي غير مائت (٢٣٠)؛ وهو (٢٣١) واسطة بين الباري والاجسام الارضية فمنه عقلي ، ومنه نفسي ، ومنه جسماني .

حد الفَلَك : هو جرم (۲٬۰۰۰) بسيط كرّي ، غير قابل للكونِ والفسادِ ، مُتَحّرِك بالطبع على الوسطِ مشتمل عليه .

حد الكوكب: هو جرم (۲۲۱) بسيط كري مكانه الطبيعي نفس الفَلك، من شأنِه ان ينير غير قابل للكونِ والفسادِ، متحرك على الوسطِ غير مشتمل عليه.

حد الشَّمس : هي (٢١٢) أعظم الكواكب كلها جرماً واشدها ضوءاً ، ومكانه الطبيعي في الكرة الرابعة .

حدُّ القَّمر : هو كوكبُ مكانه الطبيعي في الفك الاسفل، من شأنِه ان يقبلَ النورَ من الشمس على اشكال مختلفة، ولونهُ الذاتي الى السوادِ.

حد الجن : هو حيوان هوائي ناطق مشف الجرم ، من شأنه ان يتشكّلَ بأشكال مختلفةٍ وليس هذا حدّه بل معنى اسمه (٢٤٣٠).

حد ألنار (١٤٠١): هي (١١٠٥) جرم بسيط طباعه أن يكونَ حاراً يابساً متحرّكاً بالطبع عن الوسط ليستقرّ تحت كرة القمر.

حدُّ الهُواء(٢٤٦) : هو جرَّمٌ بسيط، طباعه ان يكون حاراً رطباً مشفاً لـطيفاً

<sup>(</sup>٢٣٧) السادس والرابع، هـغ.

<sup>(</sup>۲۳۸) مایت، هـ.

<sup>(</sup>۲۳۹) هو (-و)، غ.

<sup>(</sup>۲٤٠) جوهر، هـ.

<sup>(</sup>۲٤۱) جسم، هه، غ.

<sup>(</sup>۲٤۲) هو، هـ، غ.

<sup>(</sup>٢٤٣) رسمه بل هو معني، هـ، رسمه بل معني، غ.

<sup>(</sup>٢٤٤) حدّ، +ص، هـ.

<sup>(</sup>٧٤٥) هو، هـ.

<sup>(</sup>۲٤٦) حد، + ص، هـ.

متحركاً الى المكانِ الذي تحت كرة النار فوقَ كرةِ الارضِ والماء ٢٤٠٠.

حدّ الماء: (٢٤٨) هو جرمٌ (٢٤١) بسيط طباعهُ أن يكونَ بارداً رطْباً مشفّاً متحركاً الى المكانِ الذي تحتّ كرةِ الهواء وفوقَ كرةِ الارض. (٢٠٠٠).

حدّ الارض (٢٠١٠): هي جرمٌ (٢٠٢٠) بسيط، طباعُه ان يكونَ بارداً يابساً متحركاً الى الوسطِ نازلًا فيه.

حد العالم (٢٥٢): هو مجموع الاجسام الطبيعية البسيطة كلها، ويُقال عالم لكلّ جملة موجوداتٍ (٢٥٠) متجانسة كقولنا (٢٥٠) عالم الطبيعة (٢٥٠).

حد الحركة (۲۰۷۰): هي (۲۰۰۰) كمالُ اول لما بالقوةِ من جهةِ ماهو بالقوة؛ وان شِئنا قلنا: (۲۰۱۰) هي (۲۲۱۰) خروجٌ من القوّةِ الى الفعل لا في آنٍ واحدٍ. وأمّا حركة الكلّ فهي حركةُ الجرمِ الأقصى على الوسطِ مشتملة على جميع ِ الحركاتِ التي على الوسطِ وأسرع منها (۲۲۱).

```
(۲٤٧) الماء والارض، هـ.
```

(۲٤٨) حد، + ص.

(٢٤٩) جوهر، هـ، هي +ص.

(٢٥٠) فوق الارض، هـ.

(٢٥١) حد، + ص.

(٢٥٢) جوهر، هـ. هي، + ص.

(۲۵۳) حد ، + ص.

(۲۵٤) موجو ذات، ه...

(٢٥٥) كقولهم، هـ، غ.

(٢٥٦) وعالم النفس، وعالم العقل، + هـ، غ.

(۲۵۷) حد، + ص.

(۲۵۸) هی، + ص.

(٢٥٩) شئت قلت، هـ، غ.

(۲۹۰) هو، هـ، غ.

(٢٦١) التي على الوسط وأسرع منها، - ص.

حدّ الدهر (۲۲۲): يضاهي الصّانع (۲۲۲)، هو المعنى المعقولُ من اضافةِ الّثباتِ الى النفس في الزمانِ كله.

حدّ الزمَانُ (٢٦٠): يضاهي المصنوع (٢٠٠٠)، هو مقدارُ الحركةِ من جهةِ المتقدّمِ والمتأخّر (٢٦٠).

حدَّ الآن (۲۲۷): هو طرفٌ مَوْهُومٌ يشتركُ فيه الماضي والمستقبلُ من الزمانِ وقد يُقال آن لزمانٍ صغير المقدارِ عند الوهم ِ مُتَصِل ِ بالآن الحقيقي من جنسهِ.

حدّ النهاية : (٢٦٨) هي مابه يصيرُ الشيء ذو الكُميةِ الى حيثُ لَآيوجدُ وراءه (٢٦١) شيءٌ منه (٢٧٠). [ص: ٢٦ ب]

حد ما لانهاية له: (۲۷۱) هو كم، ايّ اجزائه أخذَ وجد (۲۷۲) منه شيئاً خارجاً عنه بعّ يْنِه (۲۷۲) غير مكرر (۲۷۲).

حد النقطة (٢٧٠) : ذات غير منقسمة ، (٢٧٠) ، ولها وضع ؛ وهي نهاية الخط . حد الخط (٢٧٠) : هو مقدار لايقبل الانقسام الا من جهة واحدة ، وايضاً (٢٧٠)

```
(۲۹۲) حد، + ص.
```

<sup>(</sup>۲۹۳) يضاهي الصانع، + ص، غ.

<sup>(</sup>۲٦٤) حد، + ص.

<sup>(</sup>٢٦٥) يضاهي المصنوع، + ص، غ.

<sup>(</sup>٢٦٦) التقدم والتأخر، ص.

<sup>(</sup>٢٦٧) حد، + ص.

<sup>(</sup>۲٦٨) حد، + ص.

<sup>(</sup>٢٦٩) ورآءه، غ.

<sup>(</sup>۲۷۰) مزاد شي فيه، هـ.

<sup>(</sup>۲۷۱) حد، + ص.

<sup>(</sup>۲۷۲) اخذت وجدت، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۷۳) بعینه، - هـ.

<sup>(</sup>۲۷٤) غير مكرر، - ص.

<sup>(</sup>۲۷۵) حد، + ص.

<sup>(</sup>۲۷٦) مستقیمة، ه..

<sup>(</sup>۲۷۷) حد، + ص.

<sup>(</sup>۲۷۸) وايضا الخط، هـ، غ.

هو مقدار لاينقسمُ في غير جهةِ امتداده بوجه؛ وهو نهايةُ السطح . حدّ السطح (٢٧١): مودر مقدار يمكنُ أنْ يحدثُ فيه قسمانِ مُتَقاطعانِ على قوائم؛ وهو نهاية الجسم .

حدّ البعد (٢٨١): هو ما يكونُ (٢٨٢) بين نهايتين غير متلاقيتين من الممكن الاشارة الى جهته(٢٨٣)؛ ومن شأنه أن تُتوهم(٢٨١) فيه أيضًا نهايات من نوع تلك ألنهايتين. والفرق بين البعدِ وبين المقادير الثلاثةِ أنَّه قد يكونُ بعد خطي مَنَ غير خط وبعد سطحي من غير سطح؛ مثاله أنه اذا فُرِصَ في جسم لا انفصال في داخله بالفعل نقطتان، كان بينهما بُعدُ ولم يكن بينهما خط، وكذلك أذا تُوهم فيه خطان متقابلان كان بينهما بعد ولم يكن بينهما سطح، لأنه اتما يكون بينهما سطح (٢٨٠٠) اذا انفصل بالفعل بأحد وجوه الانفصال، وأنما يكون فيه خط اذا كان فيه (٢٨١) سطح. ففرق، اذن (٢٨٧٠) بين الطول والخط، والعرض والسطح؛ لأن البعد الذي بين النقطتين المذكورتين هو طول وليس بخط، والبعد الذي بين الخطين المذكورين هو عرضَ وليس بسطح ؛ وإنْ كان كلّ خطٍ ذا طول وكل سطح ذا عرض.

حدّ المكان (٢٨٨) : هو السطح الباطنُ من الجرم الحاوي المماس للسطح الظاهر من الجسم (٢٨٩) المحوي. ويُقال مكان للسَطحُ الاسفل الذي يستَقُرُ

<sup>(</sup>۲۷۹) حد، +ص.

<sup>(</sup>۲۸۰) هو، + ص.

<sup>(</sup>۲۸۱) حد، + ص.

<sup>(</sup>۲۸۲) کل مایکون، هـ.

<sup>(</sup>٢٨٣) وأشارة المشير الى جهة، هـ؛ وتمكن الاشارة الى جهته، غ.

<sup>(</sup>۲۸٤) يتوهم، غ.

<sup>(</sup>۲۸۵) ذاتها سطّحا، هـ.

<sup>(</sup>٢٨٦) فيها خط اذا كان فيها، هـ.

<sup>(</sup>۲۸۷) اذا، غ؛ - هـ.

<sup>(</sup>۲۸۸) حد، + ص.

<sup>(</sup>٢٨٩) للجسم، هـ.

عليه جسمٌ ثقيلٌ (١٠٠٠). ويُقال مكان بمعنى ثالث الا أنه غير موجود وهو (١٠٠٠): ابعادٌ مساوية (١٠٠٠) لأبعاد المتمكن تدخلُ فيها ابعاد المتمكن؛ وان كان يجوز ان يبقى من غير متمكن كانت نفسها هي الخلاء، وان كان لا يجوزُ الا ان يشغلها جسمٌ كانت أبعاداً (١٠٠٠) غير أبعاد الخلاء؛ إلا أنّ هذا المعنى، من اسم (١٠٠٠) المكان، غير موجود.

حد الخلاء : هو بعدُ (۲۱۰ ميكنُ ان تفرض (۲۱۰ فيه ابعادُ ثلاثة، قائم لا في مادةٍ، من شأنِه ان يملأه جسم وان يخلو(۲۱۰ عنه.

حد اللاء (۲۹۸ : هو جسمٌ من جهة ماتمانع (۲۹۹ ) ابعادهُ دخـولَ جسم آخر فيه (۲۰۰۰).

حدّ العدم(٢٠١٠): الذي هو احدُ المباديء(٣٠٠)، هو أَنْ لايكون في شيءٍ ذاتُ شيءٍ من شأنهِ ان يقبلهُ ويكونَ فيه.

حد السكون (٣٠٣): هو عدمُ الحركةِ فيها من شأنهِ ان يتحرك، بأن يكونَ هو في حال واحدة (٣٠٣) من الكم والكيف والأين والوضع زماناً ما، فيوجد عليه في آنين.

```
(٢٩٠) الجسم الثقيل، ص.
```

<sup>(</sup>۲۹۱) وهي، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۹۲) مُسَارية، غ.

<sup>(</sup>۲۹۳) هي ابعاد، هـ، هي ابعادا، ع.

<sup>(</sup>٢٩٤) لفظ، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۹٦) يعرض، هـ. يفرض، غ.

<sup>(</sup>۲۹۷) ویخلو، ص.

<sup>(</sup>۲۹۸) حد، +ص.

<sup>(</sup>۲۹۹) یانع، هـ.

<sup>(</sup>۳۰۰) به، هـ؛ - ص.

<sup>(</sup>٣٠٢) الذي هو احد المباديء، - ص.

<sup>(</sup>٢٠٤) حال واحد، ص؛ حالة واحدة، هـ.

حدّ السرعة : هي كونُ (٣٠٠ الحركةِ قاطعة لمسافةٍ طويلةٍ في زمانٍ قصير. حدّ البطء : هو كون (٣٠٠ الحركةِ قاطعة لمسافةٍ قصيرةٍ في زمانٍ طويل. حدّ الاعتماد والميل : هما(٣٠٠ كيفيةً يكونُ بها الجسمُ مدافعاً لما يمنعهُ عن (٣٠٠ الحركةِ الى جهةِ مّا.

حدَّ الحِفَّة : هي (٣٠٠ قوة طبيعيةُ يتحرَّكُ بها الجسمُ عن الوسطِ بالطّبع. حدَّ الثقل : هو قوة طبيعيةٌ (٣١٠ يتحرَّكُ بها الجسمُ الى الوسطِ بالطّبع.

حد الحرارة : هي كيفية «١١» فعلية عركة لما تكون فيه الى فوق لاحداثها والمناه الله في كيفية والمحداثها المختلف المختلفات، وتحدث تخلخلا من باب الكيف في الكثيف وتكاثفاً من باب الوضع فيه لتحليله وتصعيده اللطيف.

حدد البرودة : هي كيفية (٣١٠) فعليّة تفعل جعاً بين المتجانساتِ وغير المتجانساتِ الكيف (٣١٠) المتجانساتِ لحصرِ ها (٣١٠) الأجسام بتكثيفها وعقدِها اللذين من بابِ الكيف (٣١٠).

(٣٠٥) السرعة كون ، هـ، غ؛ حد. . . هي، +ص.

(٣٠٦) حد، +ص؛ البطوء، غ؛ هو، +ص.

(٣٠٧) هو، هـ، غ.

(۳۰۸) يمانعة عن، هـ، يمنعه من، ص.

(٣٠٩) الحفة قوة، هـ، غ، ؛ حد. . . هي، + ص.

(٣١٠) النقل قوة طبيعية، هـ؛ الثقل قوة طبيعية، غ؛ حد. . . هو، +ص.

(٣١١) الحرارة كيفية، هـ، غ؛ حد. . . هي، +ص.

(٣١٢) لحدوث، ص.

(٣١٣) البرودة كيفية، هـ، غ؛ حد. . . هي، + ص.

(۲۱٤) بحصره، هـ.

(٣١٥) اقول ويجب ان تسقط من الحدين ما اورد لنفهم اللفظ المشترك وتستعمل الباقي، الحد؛ اقول يجب ان يسقط من الحدين ما اورد لتفهيم اللفظ المشترك ويستعمل الباقي، +غ. هذه العبارة ركيكة، وفي السياق، واضح انها من حشو النساخ؛ فلاحظ. كذلك فارق ما تقوله غواشون (الترجمة الفرنسية، ص ٥٠، هـ ٢) فقد ذكرت ترجمة هذه العبارة في الهامش، ولم تضعها في صلب النص الفرنسي، على الرغم من انها وضعتها بين معقوفتين [....] في صلب النص العربي (قارن نشرتها، ص ٣٥ فقرة ٧٩ س ٢-٤). ان خلو (ص) منها دليل على زيادتها؛ كذلك لم يعرفها الغزالي في اقتباسه (انظر كتاب الحدود للغزالي، بعد).

حد الرطوبة: هي كيفية (٢١٠) انفعالية تقبلُ الحصيرَ والتشكيلَ الغريب بسهولة ولاتحفظ ذلك، بل ترجع (٢١٠) الى شكل نفسها ووضعها اللذين (٢١٠) بحسب حركةِ جرمها في الطبع.

حدَّ اليبوسة: هي كيفية (٢٠٠٠) انفعالية عسرة القبول للحصر والتشكيل (٢٠٠٠) الغريب، عسرة التَّرْك له والعود الى شكلِها الطبيعي (٢٠٠٠). [ص: ٢٢]. حدَّ الحَشِن (٢٠٠٠): هو جرمٌ سطحة ينقسم الى اجزاءٍ مختلفة (٢٠٠٠) الوَضْع. حدّ الأملس (٢٠٠٠): هو جرمٌ سطحة ينقسمُ الى اجزاءٍ متساوية الوضع. حدّ المُملس (٢٠٠٠): هو الجرمُ الذي لايقبلُ دفعَ سطحهِ الى داخله إلاّ بعسر. حدّ اللين (٢٠٠٠): هو الجرمُ الذي يقبلُ دفعَ سطحهِ الى داخلهِ بسهولةٍ (٢٠٠٠). حدّ الرّخو (٢٠٠٠): هو الجرمُ الذي يقبلُ دفعَ سطحهِ الى داخلهِ بسهولةٍ (٢٠٠٠).

```
(٣١٦) الرطوبة كيفية، هـ، غ، حد. . . هي +ص.
```

(٣١٧) يرجع، غ.

(٣١٨) نفسة ووضعه الذين ،غ.

(٣١٩) جرمه ، غ.

(٣٢٠) اليبوسة كَيفية، هـ، غ. حد. . . هي، +ص.

(٣٢١) الشكل، هـ،غ..

(٣٢٢) شكله الطبيعي، هـ، غ.

(٣٢٣) حد، + ص.

(٣٢٤) اجزاء غير متساوية مختلفة، غ. «غير متساوية»، زائدة ولامعنى لهافي السياق ؛ لم يعرفها الغزالي في اقتباسه للحدود (انظر مادة الخشن، في كتاب الحدود للغزالي، بعد،)؛ فهناك تعريف الغزالي هكذا: «هو جرم سطحه ينقسم الى اجزاء مختلفة الوضع»، (قارن، معيار العلم، طبعة الكردي، ص١٩٦، س١٩٦).

(٣٢٥) حد، + ص.

(٣٢٦) حد، + ص.

(٣٢٧) حد، + ص.

(٣٢٨) يقبل ذلك بسهولة، هـ، غ.

(٣٢٩) حد، + ص.

(۳۳۰) هو، + ص.

حدّ الهشّ : هو جرمٌ صلب سريعُ الانفصِال(٣٣٠).

حد المشفّ: هو جِرْمٌ (۳۳۳)، ليس له (۳۳۳) في ذاتهِ لون، ومن شانهِ أن يُـرى بتوسطِ لونِ ما وراءه.

حد التخلخل : هو إسم (٣٢٠) مشترك ؛ فيُقال تخلخل لحركة الجرم من مقدار الى مقدار اكبر يلزمهُ ان يصير قوامه ارق مع وجود اتصاله ، ويقال تخلخل لكيفية هذا القوام ، ويقال تخلخل (٣٣٠) لحركة اجزاء الجسم عن تقارب فيها (٣٣٠) الى تباعد فيتخللها (٣٣٠) جرم ارق منها . وهذه حركة في الوضع ، والاولى (٣٣٨) في الكيف ويقال تخلخل لهيئة وضع اجزاء على هذه الصفة (٣٣٠).

حد التكاثف : يفهم من حد (أنه التخلخل ويعلم انه أسم (انه مشترك يقعُ على أربعة معان مقابلة لتلك المعاني ؛ واحد منها حركة في الكم، والأخر كيفية، والثالث حركة في الوضع، والرابع وضع.

حد الاجتماع: هو وجود (۱۴۳ اشياء كثيرة يعمّها معنى واحد؛ والافتراق مقابله.

(٣٣١) الهش جرم صلب سريع الاتصال، هـ؛ الهش جرم صلب سريع الانفصال، غ؛ حد. . . هو، + ص.

(٣٣٢) المشف جرم، هـ، غ؛ حد. . . هو، + ص.

(۳۲۳) له، دهد.

(٣٣٤) التخلخل اسم، هـ، غ؛ حد. . هو، + ص.

(٣٣٥) تخلخل، غ.

(٣٣٦) تفاوت بينها، هـ.

(٣٣٧) فيتخلخلها، ه...

(۳۳۸) واول، هـ.

(٣٣٩) هذه الصفة، - هـ.

(٠٤٠) ويفهم حد التكاثف من حد ، غ؛ - هـ.

(٣٤١) اسم، + ص.

(٣٤٢) الاجتماع وجود، هـ، غ؛ حد. . . هو، +ص.

حدّ المتماسين (٢١٣): هما اللذانِ نهايتاهما معاً في الوَضْع ِ ليس يجوزُ ان يقعَ بينهما (٢١١) شيءٌ ذو وضع ِ .

حد المتدآخِل (۱٬۱۰۰) : هُو الذي يلاقي الآخر بكليتهِ حتى يكفيها مكان واحد. حد المتصل : هو اسم (۱٬۱۰۰) مشترك ؛ يُقال لثلاثة معان : احدها (۱٬۲۰۰) هو الذي يُقال له متصل في نفسهِ ، الذي هو فصل من فصول الكم ، وحدّه ، انّه ما (۱٬۰۰۰) من شأنِه ان يُوجد بين اجزائِه حد (۱٬۰۰۰) مشترك ؛ ورسمه انه القابل للانقسام بغير نهاية . اما (۱٬۰۰۰) الثاني والثالث بمعنى المتصل ؛ فالثاني (۱٬۰۰۰) من عوارض الكم المتصل بالمعنى الاول من جهةِ ماهو كم متصل ، وهو ان المتصلين هما اللذان ، نهايتاهما واحدة والثالث (۱٬۰۰۰) حركة في الوضع ، لكن مع وضع ؛ فكل مانهايته ونهاية شيءِ آخر واحد بالفعل يُقال انه مُتصِلُ مثل خطي زاوية . والمعنى الثالث هما اللذان نهاية كل واحد منها ملازمة لنهاية الآخر (۱٬۰۰۰) في الحركة وان كان غيره هما اللذان نهاية كل واحد منها ملازمة لنهاية الآخر (۱٬۰۰۰) في الحركة وان كان غيره بالفعل مثل اتصال الاعضاء بعضها ببعض واتصال الرباطات بالعظام واتصال المغربات بالعظام واتصال المغربات بالغراء ؛ وبالجملة كل مماس ملازم عسر القبول لمقابل المماسة . المغربات بالغراء ؛ وبالجملة كل مماس ملازم عسر القبول لمقابل المماسة . حدّ الاتحاد : هو (۱٬۰۰۰) مشترك ، فيقال اتحاد لاشتراك اشياء في محمول واحد حدّ الاتحاد : هو (۱٬۰۰۰) مشترك ، فيقال اتحاد لاشتراك اشياء في محمول واحد واحد

(٣٤٣) المتماسان، هـ، غ؛ حد، + ص.

<sup>(</sup>۳٤٤) بينها، ص.

<sup>(</sup>٣٤٥) حد، + ص.

<sup>(</sup>٣٤٦) المتصل اسم، هـ، غ؛ حد. . . هو، + ص.

<sup>(</sup>٣٤٧) أحدهما، غ.

<sup>(</sup>٣٤٨) ما، - هـ.

<sup>(</sup>٣٤٩) حد، \_ ص.

<sup>(</sup>۲۵۰) و، هـ، غ.

<sup>(</sup>١٥٣) فأولهما، هـ، غ.

<sup>(</sup>٣٥٢) والثاني، هـ، غ.

<sup>(</sup>۳۵۳) الاخرى، هـ.

<sup>(</sup>٤٥٤) الاتحاد اسم، هـ، غ. حد. . . هو، + ص.

ذاتي او عرضي مثل اتحاد الققنس (٥٠٠) والثلج في البياض، والثور (٢٠٠١) والانسان في الحيوان. كما (٢٠٠١) يقال اتحاد لاشتراك محمولات في موضوع واحد مثل اتحاد الطعم والرائحة في التفاحة ويقال اتحاد لاجتماع الموضوع والمحمول في ذات واحدة كحصول الانسان من البدن والنفس، ويقال اتحاد لاجتماع اجسام كثيرة أمّا بالتتالي (٢٠٠١) كالمدينة، وإما بالتماس (٢٠٠١) كالكرسي والسرير، وإما بالاتصال كاعضاء الحيوان واحق هذا الباب باسم الاتحاد هو حصول جسم واحد بالعدد من اجتماع اجسام كثيرة لبطلان خاصياتها لاجل ارتفاع حدودها المشتركة وبطلان نهاياتها بالاتصال.

حدّ التتالي: هو كون (٣٠٠) الأشياء التي لها وَضْعٌ ليس بينها شيءُ آخر من حنسها.

حد التوالي: (٢٦١) هو كون شيء بعد شيء بالقياس الى مبدأ محدود وليس بينها شيء من بابها (٣٦١).

حدّ العّلة: هي (٣٦٣) كل ذات وجودٍ ذات آخر بالفعل من وجود هذا بالفعل، ووجود هذا بالفعل، ووجود هذا بالفعل،

حدّ المعلول: هوكل (٣٦٠) ذات وجودهُ (٣٦٠) بالفعل من وجود غيره، (٣٦٠)

<sup>(</sup>٣٥٥) النفس، ه...

<sup>(</sup>٣٥٦) النور، هـ.

<sup>(</sup>۳۵۷) و، هـ، غ.

<sup>(</sup>۲۵۸) ببنیان، هد؛ بتتال، غ.

<sup>(</sup>٣٥٩) بتماس، غ.

<sup>(</sup>٣٦٠) التتالي كون، هـ، غ؛ حد. . . هو، + ص.

<sup>(</sup>٣٦١) حد، + ص.

<sup>(</sup>٣٦٢) من مابها، هد؛ من بابها، غ.

<sup>(</sup>٣٦٣) العلة كل، هـ، غ؛ حد. . . هي، + ص.

<sup>(</sup>۳۲٤) وجودها، هـ.

<sup>(</sup>٣٦٥) المعلول كل، هـ، غ؛ حد. . . هو، + ص.

<sup>(</sup>٣٦٦) وجودها، هـ.

<sup>(</sup>٣٦٧) غيرها، هـ.

<sup>(</sup>٣٦٨) وجودها، هد.

<sup>(</sup>٣٦٩) الامكان... نفسها، - هـ.

<sup>(</sup>۳۷۰) وجودها، ه.

<sup>(</sup>٣٧١) معاً، + ص، هـ.

<sup>(</sup>٣٧٢) لزم ان يكون الاخر قد كان بذاته موجودا حتى وجد فريداً، هـ.

<sup>(</sup>٣٧٣) فرضت موجودة، هـ.

<sup>(</sup>٣٧٤) وجود، - هـ.

<sup>(</sup>۳۷۵) صع، ه.

<sup>(</sup>٣٧٦) فأماً، هـ.

<sup>(</sup>٣٧٧) العلة رفعه، غ؛ العلة التي رفعه، هـ.

حد الابداع: هو اسم مشترك (۲۷۸) لمفهومين ؛ احدُهما تأسيسُ الشيء لاعن شيءٍ ولا بواسطة شيء. والمفهوم الثاني (۲۷۹) ان يكون للشيء وجودٌ مطلقٌ عن سبب بلا متوسطٍ وله في ذاته أنْ لا يكونَ موجوداً وقد افقد الذي له من (۲۸۰) ذاتِه أفقاداً تاماً.

حد الخلق: هو اسم (۲۸۱۰) مشترك؛ فيقال خلق لافادة وجود كيف كان؛ ويُقال خلق لافادة وجود كيف كان؛ ويُقال خلق لافادة وجود حاصل عن مادة وصورة كيف كان؛ ويقال خَلْقُ لهذا المعنى الثاني بَعْدَ أَنْ يكونَ لم يتقدمُّهُ وجود بالقوّة كتلازم (۲۸۲۰) المادة والصورة في الوجود.

حدّ الاحداث : أهو أن يُقال (٣٨٣) على وجهين : احدُهما زماني والآخر غيرُ زماني ومعنى الاحداثِ الزماني ايجادُشيءِ بَعْدَ أن (٣٨٠) لم يكن له وجودٌ في زمانٍ سابقٍ ومعنى الاحداثِ غير الزماني (٩٨٠) هو إفادةُ الشيءِ وجوداً وليس له في ذاتهِ ذلك الوجودُ لابحسب زمانٍ دون زمانٍ، بل في كلّ زمانِ كلا الأمرين (٢٨١).

حد القِدَم: هو أن يقال (٣٨٠ على وجوه؛ فيقال قديم بالقياس وقديم مطلقاً. والقديم بالقياس (٣٨٠ هو شيء اخر هو القديم بالقياس اليه. واما القديم المطلق فهو ايضاً يقال على وجهين: (٣١٠) بحسب الزمان وبحسب الذات، اما الذي بحسب الزمان فهو الشيء الذي

<sup>(</sup>٣٧٨) الابداع اسم، هـ؛ الابداع اسم مشترك، غ؛ حد. . . هو، +ص.

<sup>(</sup>٣٧٩) والثاني، ص.

<sup>(</sup>۳۸۰) في، هـ.

<sup>(</sup>٣٨١) الخلق اسم، هـ، غ؛ حد. . . هو، + ص.

<sup>(</sup>۳۸۲) لیلازم، هـ.

<sup>(</sup>٣٨٣) الاحداث يقال، هـ، غ؛ حد. . هو ان، +ص.

<sup>(</sup>۲۸٤) ما، هـ. .

<sup>(</sup>٣٨٥) الغير الزماني، هـ، غ.

<sup>(</sup>٣٨٦) كلا الامرين، - ص.

<sup>(</sup>٣٨٧) القدم يقال، هـ، ع؛ حد. . . هو ان، + ص.

<sup>(</sup>۸۸۳) قدم، هـ.

<sup>(</sup>٣٨٩) وقديم مطلقاً والقديم بالقياس، - هـ.

<sup>(</sup>۳۹۰) وجهين يقال، هـ.

وجد في زمان ماض غير متناه؛ واما القديم بحسب الذّات، فهو الشيء الذي له ليس له مبدأ لوجود ذاته مبدأ اوجبه (٢٩١٠). فالقديم بحسب الزمان هو الذي له مبدأ زماني. والقديم بحسب الذات هو الذي ليس له مبدأ يتعلّق به، وهو الواحدُ الحق؛ تعالى عما يقول الظالمون (٢٩١٠) علواً كبيراً (٢٩١٠).

<sup>(</sup>٣٩١) به وجب، هـ.

ر ٣٩٢) الجاهلون، غ. واصل العبارة مستفادة من القرآن الكريم (الاسراء١٧ / آية المحادي ١٧٠٠).

<sup>(</sup>٣٩٣) جاء في آخر ص: «تمت الحدود لابن سينا، والحمد لله رب العالمين». وفي آخر غ: «تم الكتاب والحمد لله على نعمه أبدأ».

## الحدود للغزالي

#### الرموز:

ص = مخطوط (صدّيقي)، الورقة ١٣ ب - ٢٢ ب. ط = (طبعة) الكردي، لكتاب «معيار العلم»، ص ١٧٠ - ١٩٨. ذ = نشرة سليمان دنيا، لكتاب «معيار العلم»، في (ذخائر) العرب، ص . W. 7 - Y74

ب = طبعة (بيروت)، لكتاب «معيار العلم»، ص١٩٢ - ٢٢٦.

# > بسم الله الرّحن الرّحيم

قَالَ جَحَّةُ الْأُسلامِ أَبُوحَامِدَ الْغَزَّالِي، بَعْدَ خَمْدِ الله : >١١٠

إِنَّ الَّنظر ٣٠ في هذا الكتاب يحصرُهُ فنَّانِ : الأولُ، فيها يُجْرِي مِن الحَّدِ مجرى القوانين الكلّية؛ والثاني، في ألحدودِ المفصَّلةِ.

# الفَنُّ الْأَوُّل فِي قُوانِينِ الحَدُود

وفيه سبعةً ٣٠ فصول:

الفصلُ الأوّلُ (١٠): في بيانِ الحاجةِ الى الحّدِ

وقد قدّمنا (\*) أنّ العِلم قسمان: أحدهما علمٌ بـذواتِ الأشياء: ويسمى تصوراً. والثاني علمٌ بنسبة تلك (\*) الذواتِ بعضها الى بعضها بسلب او

<sup>(</sup>١) <....>، + ص، (اي: - ط، ب، ذ).

<sup>(</sup>٢) والنظر، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٣) سبعة ، + ص .

<sup>(</sup>٤) الفصل، + ص.

<sup>(</sup>٥) هذه إحالة الى ماسبق ان اشار اليه الغزالي في مطلع كتابه «معيار العلم» (قارن: ط ٣٦ - ٣٥، ب ٣٩ - ٤٠، ذ ٢٧ - ٢٨)، فلاحظ؛ وهو أمر يؤكد انتزاع نص كتاب الحدود من اصل «معيار العلم»، ولو انه بالامكان افتراض تأليف الكتاب بعد تأليف الحدود، وهو ضعيف هنا بلا أدني ريب.

<sup>(</sup>٦) تلك، - ذ.

ويسمّى تصديقاً. وانّ الوصول الى التصديق بالحجّة والوصول الى التصوّر التّام بالحّد. فانّ الأشياء الموجودة تنقسم الى أعيان شخصيّة كزيد ومكة وهذه الشجرة، وإلى أمور كليّة، كالانسان والبلد والشجر والبرّ والخمر. وقد عرفْت الفرق بين الكلي والجزئي. وغرضنا في الكليات اذ هي المستعمل في البراهين. والكلي تارة يفهم فهما جمليًا، كالمفهوم من مجرد اسم الجملة، وسائر الأسهاء والألقاب للأنواع والأجناس؛ وقد يُفهم فهما ملخصاً مفصلًا محيطاً بجميع الذاتيات التي بها قوام الشيء، متميزاً عن غيره في الذهن تميزاً تاماً ينعكس على الاسم وينعكس عليه الاسم؛ كما يفهم من قولنا شراب مسكر معتصر من العنب، وحيوان ناطق مائت الله وجسم ذو نفس حساس متحرك بالارادة متغذي. فانّ هذه الحدود يفهم بها الخمر والانسانُ والحيوانُ، فهما الشد تلخيصاً وتفصيلًا وتحقيقاً وتمييزاً مما يفهم من مجرد اسلميها؛ وما يفهم الشيء هذا الضرب من التفهيم يسمى حداً، من التفهيم يسمى حداً، من التفهيم يسمى حداً، من التفهيم يسمى السماً ولقباً.

والفهم الحاصل من التحديد يسمى علماً ملخصاً (١٠) مفصلا، والعلم الحاصل بمجرد الاسم يسمى علماً جملياً. وقد يفهم الشيء بما يتميزُ به عن غيره بحيث ينعكس على اسمه وينعكس الاسم عليه ولايتميزُ (١٠) بالصفاتِ الذاتيةِ المقومةِ التي هي الاجناس والانواع والفصول بل بالعوارض والخواص فيسمى ذلك رسماً كقولنا في تمييز الانسان عن غيره انه الحيوانُ الماشي برجلين العريض الاظفارِ الضحاك فان هذا يميزه عن غيرهِ كالحد وكقولك في الحمر انه المائع المستحيلُ في الدنِ الذي يقذفُ بالزبدِ الى غير ذلك من العوارض التي اذا جمعت لم توجد الا للخمر وهذا اذا كان اعم من الشيءِ المحدودِ بان يترك بعض

<sup>(</sup>٧) تتقسم، ذ.

<sup>(</sup>٨) مخلصاً، ط، ب.

<sup>(</sup>٩) مايت، ط، ب

<sup>(</sup>١٠) مخلصاً، ذ.

<sup>(</sup>١١) ويتميز لا بالصفات، ط، ب؛ ويتميز بالصفات، ذ.

الاحترازات سمي رسماً ساقصاً؛ كما انّ الحدّ اذا تركَ فيه بعض الفصول الذاتية (۱) سمّي حدّا ناقصاً. وربّ شيء يعسرُ الوقوفُ على جميع ذاتياتهِ اولاً يلفى لها عبارة فيعدلُ الى الاحتازاتِ العريضةِ بدلاً عن الفصولِ الذاتية فيكون رسما مميزا قائما مقام الحد في التمييز فقط لا في تفهيم (۱) جميع الذاتيات.

والمخلصونَ انما يطلبون من الحد تصور كنه الشيء وتمثل حقيقته في نفوسهم الالمجرد التمييز؛ ولكن مهما حصلَ التصورُ بكمالهِ تبعه التمييز، ومن يطلبُ التمييزَ المجردَ يقتنعُ (١٠) بالرسم فقد عرفتَ ماينتهي اليه تأثير (١٠) الاسم والحد والرسم في تفهيم الأشياء وعرفتَ انقسام تصورالشيءِ (١٠) الى تصور له بمعرفة ذاتياتهِ المفصلةِ والى تصور له بمعرفةِ اعراضهِ (١٠) وان كل واحد منها قد يكونُ تاماً مساوياً للاسم في طرفي الحمل؛ وقد يكونُ ناقصاً فيكونُ أعم من الاسم. [ص: ١٤ أ]

وإعلم ان انفع الرسوم في تعريف الاشياء ان يوضع فيه الجنس القريب أصلاً ثم تذكر الاعراض الخاصة المشهورة فصولاً؛ فإن الخاصة الخفية اذا ذكرت لم تفد التعريف على العموم فمها قلت في رسم المثلث إنه الشكل الذي زواياة تساوي قائمتين لم تكن رسمته إلا للمهندس. فاذن الحد قول دال على ماهية الشيء؛ والرسم هو القول المؤلف من أعراض الشيء وخواصه التي تخصها (١٨) جملتها بالاجتماع وتساويه.

الفصلُ الثَّانِ: في مادةِ الحَّدِ وصُورَتهِ

قد قدمنا أنَّ كلُّ مؤلَّفٍ فَلَهُ مادّة وصورة، كما في القياس. ومادة الحدِ

<sup>(</sup>١٢) الذاتية يكون، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۳) تفهم، ذ.

<sup>(</sup>١٤) يقنع، ص.

<sup>(</sup>١٥) تأثيراً، ذ.

<sup>(</sup>١٦) الأشياء، ط، ب.

<sup>(</sup>١٧) المراصة، ص.

<sup>(</sup>۱۸) تخصه، ط، ب.

الاجناسُ والانواعُ (۱۱) والفصولُ، وقد ذكرناها في كتاب مقدماتِ القياس. وأما صورتهُ وهيئتهُ فهو انْ يراعى فيه إيرادُ الجنس الأقرب، ويردفُ بالفصول الذاتية كلها؛ فلا يتركُ منها شيءٌ. ونعني بايرادِ الجنسِ القريب أنْ لا نقول في حدّ الانسانِ «جسمٌ ناطقٌ مائت» وان كان ذلك مساوياً للمطلوب بل نقول «حيوان»؛ فان الحيوان متوسط بين الجسم والانسان فهو اقرب الى المطلوب من الجسم. ولا نقول في حدِ الخمر انه مائع مسكر، بل نقول «شراب مسكر»؛ فانه اخص من المائع وأقرب منه الى الخمر. وكذلك ينبغي أن يوردَ جميعُ الفصول الذاتية على التدريب وان كان التميز يحصل ببعض الفصول. واذا سئل احدنا(۲۰) عن حد الحيوان فقال: جسم ذو نفس حساسٌ له بعدٌ متحركُ بالارادة؛ فقد اتى بجميع الفصول. ولو ترك ما بعد الحساس لكان التمييز حاصلا به، ولكن لا بحميع الفصول. ولو ترك ما بعد الحساس لكان التمييز حاصلا به، ولكن لا يكون قد تصور الحيوان بكمال ذاتياته. والحدُ عنوانُ المحدود؛ فينبغي أن يكون مساوياً له في المعنى، فان نقص بعض هذه الفصول سمي حداً ناقصا؛ وان كان التميز حاصلاً به وكان مطرداً منعكساً في طريق الحمل (۲۰) ومها ذكر الجنس القريبُ واتى بجميع الفصول الذاتية، فلا ينبغي أن يزيدَ عليه.

ومها عرفت هذه الشروط في صورة الحدِ ومادتهِ عرفت ان الشيء الواحد لايكون له الاحد واحد وانه لايحتمل الايجاز والتطويل لان ايجازه بحذف بعض الفصول وهو نقصان وتطويله بذكر حد الجنس القريب بدل الجنس كقولك في حد الانسان انه جسم ذو نفس حساس متحرك بالارادة ناطق مائت فذكر «حد الحيوان» بدل «الحيوان» وهو فضول يستغنى (٢١) عنه فان المقصود ان يشتمل الحد على جميع ذاتيات الشيء اما بالقوة واما بالفعل ومها ذكر الحيوان

<sup>(</sup>١٩) جاء في ب: «قوله: والانواع لعله يريد بها الانواع الاضافية، والا فالنوع الحقيقي كيف يكون مادة الحد، والحد له». (انظر هامش ب / ١٩٤).

<sup>(</sup>٢٠) أحدنا، + ص.

<sup>(</sup>٢١) الحل، ذ.

<sup>(</sup>۲۲) يغني، ص.

فقد اشتمل على الحساس والمتحركِ والجسم بالقوة اي على طريق التضمن وكذلك قد يوجد الحدُ للشيء الذى هو مركبٌ من صورةٍ ومادةٍ بذكر احدهما كما يقال في حدِ الغضبِ إنه غليانُ دم القلبِ وهذا ذكر المادة ويقال انه طلب الانتقام وهذا هو ذكر الصورة بل الحدّ التّام انْ يقال هو غليانُ دم القلبِ لطلبِ الانتقام. [ص: ١٤ ب]

فان قيل: فلو سهى ساهٍ (٣) او تعمد متعمد فطول الحد بذكر (٢) حدِ الجنس البعيد البيد البعيد المبعيد المبعي

<sup>(</sup>۲۳) ساهي، ب.

<sup>(</sup>۲٤) يذكر، ذ.

<sup>(</sup>٢٥) القريب، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۲۹) أزاد، ذ.

<sup>(</sup>٧٧) الأهم، ذ.

### الفصلُ الثالث: في ترتيب طلب الحدِ بالسؤال (١٨٠

أما السائل(٢٠٠) عن الشيء بقوله: ما هو؟ (٣٠٠) لا يسأل الا بعد الفراغ من (٢٠٠) مطلب هله ، كما أن السائل به هم لا يسأل الا بعد الفراغ من (٢٠٠٠ مطلب همل». فان سأل عن الشيء قبل اعتقاد وجوده (٣٠٠) وقال ما هو ؟ رجع الى طلب شرح الاسم كقول القائل: ما الخلاء وما الكيمياء؟ (٤٠٠٠) وهو لا يعتقد لهما وجوداً ، فاذا اعتقد الوجود كان الطلب متوجها الى تصور الشيء في ذاته وترتيبه أن يقول هما هو » مشيراً الى نخله (٣٠٠) مثلا ؛ فاذا اجاب المسؤ ول بالجنس القريب وقبال شجرة لم يقنع السائل به بل قرن بما ذكرة صيغة «أي» وقال: اي شجرة هي ؟ فاذا قال هي شجرة تثمر الرطب فقد بلغ المقصود وانقطع السؤال الا اذ لم يفهم معنى الرطب او الشجر فيعدل (٣٠٠) الى صيغة «ما» ويقول: ما الرطب وما الشجر ؟ فيذكر له جنسه وفصله فيقول: الشجرة نبات قائم على ساق. فان قال ما الساق فيذكر له جنسه وفصله ويقول: الشجرة نبات قائم على ساق. فان قال ما الساق عند كر جنسه وفصله ويقول: جسم مغتذ نام (٣٠٠) ؛ فان قال ما الجسم ؟ فيقول: هو الممتد في الأقطار الثلاثة ، اي هو الطويل العريض العميق ؛ وهكذا الى ان ينقطع السؤال .

فان قيلَ: فمتى ينقطع < السؤال > ؟ فان تسلسل الى غير نهاية فهو محالٌ ؛

<sup>(</sup>٢٨) السؤال، - ص.

<sup>(</sup>٢٩) والسائل، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۳۰) لا، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۳۱) عن، ط، ب.

<sup>(</sup>٣٢) عن، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۳۳) وجده، ذ.

<sup>(</sup>٣٤) ألحالا والكيميا، ول، ب؛ الخلاء والكيميا، ص، ذ.

<sup>(</sup>۳۵) نحلة، ذ.

<sup>(</sup>٣٦) فيعود، ذ.

<sup>(</sup>۳۷) منتذی نامی، دل سید معتد، ص.

وان تعين توقفه فهو تحكم. فنقول: لا يتسلسل (٣٠٠) الى غير نهاية بل ينتهي الى أجناس وفصول تكون معلومة للسائل لا محالة فان تجاهل ابداً، لم يمكن تعريفه بالحد لان كل تعريف وتعرف فيستدعي معرفة سابقة؛ فلم يعرف صورة الشيء بالحد الا من عرف أجزاء الحد من الجنس والفصل قبله إما بنفسه لوضوحه واما بتحديد (٣٠٠) آخر الى ان يرتقي الى أوائل عرفت بنفسها كما ان كل تعلم تصديقي بالحجة فبعلم قد سبق لمقدمات هي أولية لم تعرف بالقياس أو عرفت بالقياس "، ولكن تنتهي بالآخرة الى الأوليات. فآخر الحد يجري مجرى مقدمات القياس من غير فرق. [ص: ١٥]

و المقصود من هذا ان الحديثركب لاعالة من جنس الشيء وفصله الذاتي ولا معنى له سواه. وما ليس له فصل وجنس فليس له حد ولذلك اذا سئلنا عن حد الموجود لم نقدر عليه الا ان يراد شرح الاسم فيترجم بعبارة أخرى عجمية او تبدل في العربية بشيء. ولا يكون ذلك حداً بل هو ذكر اسم بدل اسم آخر مرادف له فاذا سئلنا (١١) عن حد الخمر فقلنا: العقار وعن حد العلم فقلنا: هو المعرفة وعن حد الحركة فقلنا: هي (١١) النقلة الم يكن حدا بل كان تكرارا للاشياء المترادفة ؛ ومن أحب ان يسميه حداً فلا حرج في الاطلاقات ونحن نعني بالحد ما يحصل في النفس صورة موازية للمحدود مطابقة لجميع فصوله الذاتية . وانما راعينا الفصول الذاتية لان الشيء قد ينفصل عن غيره بالعرض الذي لايقوم داته انفصال الثوب الاحر عن الاسود . وقد ينفصل بلازم لايفارق انفصال القار بالسواد عن الثلج وانفصال الغراب عن الببغاء . وقد ينفصل بالذات انفصال الثوب عن السيف وانفصال ثوب من ابريسم عن درهم من قطن ومن انفصال عن ماهية الثوب طالباً حدّه فانما يطلب الامور التي بها قوام ثوبيته لأنا يسأل عن ماهية الثوب طالباً حدّه فانما يطلب الامور التي بها قوام ثوبيته لأنا يسأل عن ماهية الثوب طالباً حدّه فانما يطلب الامور التي بها قوام ثوبيته لأنا لانقوم الثوبية من اللون والطول والعرض فجوابه بما لايقوم ذات الثوب غل

<sup>(</sup>۳۸) يتسلل، ط، ب

<sup>(</sup>٣٩) بتجرید، ذ.

<sup>(</sup>٤٠) او عرفت بالقياس، - ص.

<sup>(</sup>٤١) سئلت، ذ.

<sup>(</sup>٤٢) هو، ط، ب.

بالسؤ ال فقد عرفت ان الحد مركب من الجنس والفصل وان ما لا يدخل تحت جنس حتى ينفصل عنه بفصل ما لا حد له مثل ما يذكر في معرض رسم او شرح اسم فتسميته حدا مخالف (٣٠) للتسمية التي اصطلحنا عليها فيكون الحد مشتركاً له ولما ذكرناه .

# الفصلُ الرابع: في أقسام ما يطلقُ عليه إسم الحدّ

والحد يطلقُ بالتشكيكِ على خمسةِ أشياء:

الاولُ الحدُّ الشارحُ لمعنى الاسم، ولا نلتفتُ (4) فيه الى وجود الشيء وعدمه بل يكون مشكوكاً؛ ونذكرُ الحدثم ان ظهرَ وجودُه عرفَ ان الحدلم يكن بحسب الاسم المجرد وشرحه بل هو عنوان الذاتِ وشرحهِ .

الثاني بحسب الذات وهو نتيجة برهانٍ.

والثالث ما هو يحسب الذات وهو مبدأ برهان.

والرابع ماهو بحسب الذات. والحد التام الجامع لما هو مبدأ برهان ونتيجة برهان كما اذا سئلت عن حد الكسوف فقلت: انمحاء (\*\*) ضوء القمر لتوسط الأرض بينة وبين الشمس فانمحاء (\*\*) ضوء القمر هو نتيجة برهان وتوسط الأرض المبدأ فانك في معرض البرهان تقول: متى توسطت الأرض فانمحى النور فيكون التوسط حدا أوسط فهو مبدأ برهان والانمحاء (\*\*) حد أكبر فهو نتيجة برهان ولذلك يتداخل البرهان والحد فان العلل الذاتية من هذا الجنس تدخل في حدود الاشياء كما تدخل في براهينها فكل ما له علة فلا بد من ذكر علته الذاتية في حده لتتم صورة ذاته وقد تدخل العلل الاربعة في حد الشيء الذي له العلل الاربعة كقوله في حد القادوم انه آلة صناعية من حديد شكله كذا يقطع العلل الاربعة كقوله في حد القادوم انه آلة صناعية من حديد شكله كذا يقطع

<sup>(</sup>٤٣) مخالفاً، ص.

<sup>(</sup>٤٤) يلتفت، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٤٥) امحاء، ط، ب.

<sup>(</sup>٤٦) امحاء، ط، ب.

<sup>(</sup>٤٧) والا انمحي، ط، ب.

به الخشب نحتاً. فقولك «آلة» جنس، و «صناعية» تدلُّ على المبدأ الفاعل، و «الشكل» يدل على الصورة، و «الحديد» يدل على المادة، و «النحت» يدل ملى الغاية؛ وبه الاحتراز عن المثقب والمنشار اذ لا ينحتُ بهما. وقد يقتصر في الحدِ عَلَى نتيجة البرهانِ اذا حِصل التّمييزُ بها، فيقال: حداً الكسوفِ انمحاءً ضوءً القمر، فيسمى هذا حداً حوى هو نتيجة برهانٍ. وإن اقتصر على العلةِ وقال: الكسوفُ هو تُوسطُ الأرض بين القمر وبين الشمس وحصلَ به التمييزُ قيلَ حدّ

مبدأ برهانٍ؛ والحد التام المركب منهما.

القسم الخامس ما هو حدُّ لأمور ليس لها عللٌ وأسبابٌ. ولو كان لها علل لكانت عللها غير داخلة فيجواهرها كتحديد النقطة والوحدة والحد فان الوحدة يذكراها تعريفٌ وليس للوحدة سبب والحد يحد فانه قولٌ دالٌ على ماهية الشيء، وللقول سبب فانه حادث لاعالة لعلة لكن سببه (٥٠) ليس ذاتياً له كانمحاء ضوء القمر في الكسوف فهذا الخامس ليس بمجرد شرح الاسم فقط، ولا هو مبدأ برهاني ولانتيجة برهانِ، ولا هو مركب منهما فهذه أقسام ما يطلقُ عليه اسمُ الحدِ وقدُ يسمّى (١٠) الرسم حدّاً على أنّه مميّز، فيكون ذلك (١٠) وجها سادساً. [ص: ١٥ ب]

الفصل الخامس: في طريق تحصيل الحدود (٥٠٠)

ان (٠٠) الحدُّ لا يُقْتَنَصُ بالبرهانِ ولا يمكنُ اثباتهُ بـه عند النـزاع، لأنه إن أتيت (٠٠٠) بالبرهانِ افتقرتَ الى حد أوسط، مثل أنْ يقال مثلا: حدُّ العلم المعرفةُ، فيقال (٥٠): لم ؟ فَنقول لأن كلُّ علم اعتقادٌ وكل اعتقادٍ معرفةً والمعرفةُ أكبرُ.

<sup>(</sup>٤٨) يدل: + ص.

<sup>(</sup>٤٩) في حد، ذ.

<sup>(</sup>۵۰) مسببة، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۵) ویسمی، ص.

<sup>(</sup>٧٥) ذلك، - ص.

<sup>(</sup>٥٣) في طريق تحصيل الحدود، + ص.

<sup>(</sup>٤٥) في أن، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٥٥) اثبت، ذ.

<sup>(</sup>٥٦) فيقال له، ذ.

وينبغي أن يكون الأوسط مساوياً للطرفين إذ الحد هكذا يكون؛ وهذا محال لأنَّ الأوسط عند ذلك له حالتان وهما أن يكون حداً للأصغر، أو رسما او خاصةً.

الحالة الأولى: أن يكون حداً وهو باطل من وجهين: احدهما أن الشيء الواحد لايكون له حدان تامان لأن الحد مايجمع من الجنس والفصل، وذلك لايقبل التبديل (٥٠) ويكون الموضوع حداً أوسط هو الأكبر بعينه لاغيره، وإن غايره في اللفظ وإن كان مغايراً له في الحقيقة لم يكن حدا للاصغر الشاني ان الأوسط بم عرف كونه حداً للاصغر، فان عرف بحد آخر فالسؤ ال قائم في ذلك الآخر؛ وذلك إما أن يتسلسل الى غير نهاية وهو محالً وإما ان يعرف بلا وسط؛ فليعرف الأول بلا وسط إذا أمكن معرفة الحدّ بغير وسط.

الخالة الثانية: ان لا يكون الاوسط حداً للأصغر بل كان رسماً أو خاصة وهو باطل من وجهين: أحدهما أن ما ليس بحد ولا هو ذاي مقوم كيف صار أعرف من الذاتي المقوم وكيف يتصور ان تعرف من الانسان انه ضحاك او ماش ولا يعرف انه جسم وحيوان. الثاني أن الاكبر (٥٠٠) بهذا الاوسط إن كان محمولا مطلقا وليس بحد فليس يلزم منه الاكونه محمولا للأصغر، ولا يلزمه كونه حدا وان كان حداً فهو محال اذ حد الخاصة (٥٠٠) والعرض لا يكون حد موضوع الخاصة (١٠٠) والعرض؛ فليس حد الضاحك (١٠٠) هو بعينه حد الانسان. وان قيل انه محمولً على الاوسط على معنى أنه حد موضوعه فهذه مصادرةً على المطلوب.

فقد تبين أن الحد لايكتسب بالبرهان فان قيل: بماذا يكتسب وما طريقه قلنا طريقه التركيب وهو أن نأخذ (١٠) شخصا من اشخاص المطلوب حده بحيث لاينقسم وننظر من أي جنس من جملة المقولات العشر فنأخذ جميع المحمولات المقومة لها التي في ذلك الجنس ولايلتفت الى العرض واللازم بل يقتصر على

<sup>(</sup>٥٧) التبدل، ص.

<sup>(</sup>٨٥) انه الأكبر، ذ.

<sup>(</sup>٥٩) الخاصية، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٦٠) الخاصية، ط، ب.

<sup>(</sup>٦١) حداً لضاحك، ذ.

<sup>(</sup>٦٢) تأخذ، ذ.

المقومات، ثم يحذف منها ما تكرر ويقتصر من جملتها على الأخير القريب، ونضيف (٢٥) اليه الفصل؛ فان وجدناه مساوياً للمحدود من وجهين فهو الحد، ونعني بأحد الوجهين: الطرد والعكس، والتساوي مع الاسم في الحمل. فمها ثبت الحد انطلق الاسم ومها انطلق الاسم، حصل الحد. ونعني بالوجه الثاني المساواة في المعنى؛ وهو أن يكون دالاً على كمال حقيقة الذات لا يشذ منها شيء. فكم من ذاتي متميز ترك بعض فصوله فلا يقوم ذكره في النفس صورة معقولة للمحدود مطابقة لكمال فاته؛ وهذا مطلوب الحدود، وقد ذكرنا وَجْهَ ذلك.

ومثالُ طلب الحد أنا اذا سئلنا عن حد الخمر فنشير الى خمر معينة، ونجمع صفاته المحمولة عليه، فنراه أحمر يقذف بالزبد فهذا (١٠) عرضي فنطرحه ونراه ذات رائحة حادة ومرطبا للشرب؛ وهذا لازم فنطرحه ونراه جسماً أو مائعا وسيالا وشرابا مُسْكِراً ومعتصراً من العنب وهذه ذاتيات فلا تقول: جسم مائع سيال شراب لأن المائع يغني عن الجسم فانه جسم مخصوص والمائع اخص منه. ولاتقول مائع لأن الشراب يغني عنه ويتضمنه وهو أخص وأقرب فتأخذ الجنس الأقرب المتضمن لجميع الذاتيات العامة وهو شراب؛ فنراه مساويا لغيره من الأشربة فتفصله عنه بفصل ذاتي لاعرضي كقولنا: مسكر يحفظ في الدن او مثله فيجتمع لنا شراب مسكر فتنظر همل يساوي الاسم في طرفي الحمل أو مثله فيجتمع لنا شراب مسكر فتنظر همل يساوي الاسم في طرفي وجد معنا ضممناه اليه، كما اذا وجدنا في حدّ الحيوانِ انه جسم ذو نفس حساس؛ وهو يساوي الاسم في الحمل؛ ولكنْ ثم فصل آخر ذاتي، وهو المتحرّك حساس؛ وهو يساوي الاسم في الحمل؛ ولكنْ ثم فصل آخر ذاتي، وهو المتحرّك بالارادة فينبغي أن تضيفه اليه: فهذا طريق تحصيل الحدود لا طريق سواه. [ص

الفصل السادس: مثاراتُ الغلط في الحدود

وهي ثلاثة: أحدها (١٠) في الجنس، ولآخر في الفصل، والثالث مشترك.

<sup>(</sup>٦٣) تضيف، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۲۶) وهذا، ذ.

<sup>(</sup>٦٥) الجمل، ذ.

<sup>(</sup>٦٦) أحدهما، ذ.

المثار الأول الجنس وهو(١٧) من وجوه: فمنها أن يوضع الفصل بدل الجنس فيقال في العشق انه افراط في المحبة(١٠٠ وانما هو المحبة المفرطة؛ فالمحبة جنس والافراط فصل. ومنها ان توضع المادة مكان الجنس كقولك للسيف: انه حديد يقطع، وللكرسي: انه خشب يجلس عليه. ومنها ان تؤخذ الهيولي مكان الجنس كقولّنا للسيف: أنه حديد يقطع؛ وللكرسي: انه خشب يجلس عليه. ومنها أن تؤخذ الهيولي مكان الجنس كقولنا للرماد: أنه خشب محترق فانه ليس خشبا في الحال بل كان خشباً بخلاف الخشب في السرير، فانَّه موجود فيه على انه مادة وليس موجداً في الرماد، ولكن كان فصار شيئاً آخر بتبدل صورته الذاتية وهو الذي أردناه بالهيولي، ولك ان تعبر عنه بعبارة أخرى ان استبشعت(١٩٠ هذه العبارة. ومنها ان تؤخذ الأجزاء بدل الجنس فيقال في حد العشرة: انه خمسة وخمسة، او ستة وأربعة، او ثلاثة وسبعة؛ وأمثالها. وليس كذلك قولنا في الحيوان انه جسم ونفس لأن كون الجسم نفسا ما يرجع الى فصل ذاتي له فان النفس صورة وكمال للجسم، ولكن خمسة للخمسة الأخرى. ومنها أن توضع الملكة مكان القوة كقولنا: العفيف هو القوي على اجتناب اللذات الشهوانية، وليس كذلك إذ الفاجر ايضا يقوي ولكنه يفعل، ولكن يكون ترك اللذات للعفيف بالملكة الراسخة وللفاجر بالقوة. وقد تشتبه (٧٠) الملكة بالقوة، وكقولك: ان القادر على الظلم هو الذي من شأنه وطباعه النزوع الى انتزاع ما ليس له من يد غيره، فقد وضع الملكة مكان القوة لأن القادر على الظلم قد يكون عادلًا لا ينزع طبعه الى الظلم. ومنها ان يوضع النوع بدل الجنس فيقال: الشر هو ظلم الناس، والظلم احد انواع الشر، والشر جنس عام (٧١) يتناول غير الظلم.

المثار الثاني من جهة الفصل وذلك بان يوضع ماهو جنس مكان الفصل، او ماهو خاصة او لازم او عرضي (٢٠) مكان الفصل، وكثيرا ما يتفق ذلك والاحتراز عنه عسر جداً.

(۲۷) وهي، ب. (۲۷) تشبه، ذ.

(٦٨) افراط المحبة، ط، ب. (٧١) عام، - ص.

(٦٩) استشبعت، ذ. (٧٢) عرض، ص.

المثار الثالث ما هو مشترك وهو على وجوه: فمنها أنْ يُعرّف الشيءُ بما هو أخفى منه كمن يحدّ النار < بقوله: > جسم شبيه بالنفس والنفس اخفَّى من النار؛ أو يحده بما هو مثله في المعرفة كتحديد الضدّ بالضد مثل قولك الزوج ما ليس بفرد، - ثم تقول الفرد ما ليس بزوج، او تقول الزوج ما يزيد على الفرد بواحد، ثم تقول الفرد ما ينقص عن الزوج بواحد. وكذا اذا أُخِذَ المضاف في حد المضاف اليه (٧٣)، فتقول: العلم ما يكون الذات به عالماً، ثمّ تقول: إنّ العالم (٧١) من قام به العلم ؛ و < انّ > المتضايفين (٣٠٠) يعلمان معاً، ولا يعلم احدهما بالآخر بل مع الآخر. فِمن جهل العلم جهل العالم، ومن جهل الأب جهل الابن؛ فمن القِبح(٢١) أَنْ يُقال للسائل الذي يقول: والأب من له ابن، فانه يقول: لو عرفتَ الابن لعرفتَ الأب، بل ينبغي أن يقال: الأب حيوان يُوجِدُ آخرَ من نوعهِ، من نطفته، من حيث هو كذلك، فلا يكون فيه تعريف الشيء بنفسه ولا حوالته على ما هو مثله في الجهالة. ومنها أنْ يُعرّف اِلشيءُ بنفسهِ اوّ بما هو متأخر عنه في المعرفة كتُّولك للشمس: كوكب يطلع نهاراً، ولا يمكن تعريف النهار الا بالشمس، فانّ معناه زمان طلوع الشمس، فهو تابع للشمس؛ فكيف يعرف؟ وكقولك في الكيفية: ان الكيفية ما بها تقع المشابهة وخلافها، ولا يمكن تعريف المشابهة إلا بانّها اتفاق في الكيفية، وربما تخالف (٧٧) المساواة، فانَّها اتفاق في الكمية، وتخالف المشاكلةِ فَانها اتفاق في النوع. فهذا وامثاله مما يجب مراقبته في الحدود حتى لا يتـطرق اليها(٧٧ الخطأ باغفاله، وكان امثلة هذا مما يخرج عن الحصر، وفيها ذكرنا تنبيه(٧١) على الجنس. [ص: ١٦ ب].

<sup>(</sup>۷۳) اليه، + ص، ذ.

<sup>(</sup>٧٤) تقُول العالم، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٧٥) المتضايفان، ط، ذ.

<sup>(</sup>٧٦) القبيح، ط، ب.

<sup>(</sup>۷۷) يخالف، ط، ب.

<sup>(</sup>۷۸) اليه، ط، ب.

<sup>(</sup>٧٩) فما ذكرنا تنبه، ذ.

الفصل السابع: في استعصاء الحدّ (٠٠٠)

استعصاء (۱۸ الحد على القوق البشرية لا يكون عند (۱۸ غاية التشمير ۱۸ والجهد، فمن عرف ما ذكرناه في مثارات الاشتباه في الحد، عرف أنّ القوة البشرية لا تقوى على التحفظ عن كل ذلك (۱۸ إلا على الندور؛ وهي كثيرة واعصاها على الذهن أربعة أمور:

احدها انا شرطنا ان ناخذ الجنس الأقرب، ومن أين للطالب أنْ لا يغفل عنه فياخذ جنساً يظن انه أقرب؟ وربما يوجد ما هو أقرب منه، فيحد الخمر بانه مائع مسكر، ويذهل عن الشراب الذي هو تحته، وهو أقرب منه. ويحدّ الانسان بأنه جسم ناطق مائت (٥٠٠)، ويغفل عن الحيوان، وأمثاله.

الثاني انا اذا شرطنا ان تكون الفصول كلها ذاتية واللازم الذي لا يفارق في الوجود، والوهم مشتبه بالذاتي غاية الاشتباه، وادراك (٢٠) ذلك من اغمض الامور فمن اين له ان لا يغفل فياخذ لازما بدل الفصل فيظن انه ذاتي.

الثالث انه اذا شرطنا ان نآي بجميع الفصول الذاتية حتى لانخل يواحد، ومن اين نامن (١٠٠ شذوذ واحد عنه لاسيها اذا وجد فصلا حصل به التمييز والمساواة للاسم في الحمل كالجسم ذي النفس الحساس في مساواته لفظ الحيوان مع اغفال التحريك بالارادة، وهذا من اغمض مايدرك (١٠٠٠)

الرابع ان الفصل مقوم للنوع ومقسم للجنس، واذا لم يراع شرط التقسيم اخذ في القسمة فصولا ليست اولية للجنس، هو عسير غير مرض في الحد. فان

<sup>(</sup>٨٠) في استعصاء الحد، + ص.

<sup>(</sup>٨١) في استقصاء، ط، ب؛ في استعصاء، ذ.

<sup>(</sup>۸۲) الا عند، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۸۳) نهاية التشمير، ذ.

<sup>(</sup>٨٤) ذلك كله، ذ.

<sup>(</sup>۸۵) مایت، ط، ب.

<sup>(</sup>۸۹) درك، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۸۷) نامن من، ط، ب.

<sup>(</sup>۸۸) ندرك، ص.

الجسم كما ينقسم الى النامي وغير النامي انقساماً بفصل ذاتي، فكذلك ينقسم الى الحساس وغير الحساس وآلي الناطق وغير الناطق. ولكن مهما قيل الجسم ينقسم الى ناطق وغير ناطق، فقد قسم بما ليس الفصل القاسم اوليا بل ينبغي ان ينقسم اولا الى النامي وغير النامي، ثم النامي ينقسم الى الحيوان وغير الحيوان، ثم الحيوان الى النَّاطق وغير النَّاطق. وكذلكُ الحيوان ينقسم الى ذي رجلين والى ذي أرجل، ولكن هذا التقسيم ليس بفصول أولية، بل ينبغي أن ينقسم (١٨١٠ لحيوان الى ماش وغير ماش (١٠) ثم الماشي ينقسم الى ذي رجلين او ارجل، اذ الحيوان لم يستعد للرجلين والأرجل باعتبار كونه حيواناً بل باعتبار كونه ماشياً، واستعد لكونه ماشياً باعتبار كونه حيواناً، فرعاية الترتيب في هذه الأمور شرط للوفاء بصناعة الحدود، وهو في غاية العسر، ولذلك لما عسر ذلك اكتفى المتكلمون بالمميز فقالوا: «الحد هو القول الجامع المانع»، ولم يشترطوا فيه الا التمييز فيلزم عليه الاكتفاء بذكر الخواص فيقال في حد الفرس انه الصهال، وفي الانسان انه الضحاك، وفي الكلب انه النباح. وذلك في غاية البعد عن غرض التعرّف لذات المحدود. ولأجل عسر التحديد رأينا ان نورد جملة من الحدود المعلومة المحررة في الفن الثاني من كتاب الحدود(١٠)؛ وقد وقع الفراغ عن الفن الأول بحمـد الله سيحانه وتعالى. [ص: ١٧ أ]

### الفن الثاني في الحدود المفصّلة

اعلم ان الاشياء التي يمكن تحديدها لا نهاية لها لأن العلوم التصديقية غير متناهية، وهي تابعة للتصورية، فاقل ما يشتمل عليه التصديق<sup>(۱)</sup> تصوران. وعلى الجملة فكل ما له اسم يمكن تحرير حده او رسمه او شرح اسمه واذا لم يكن في الاستقصاء مطمع فالأولى الاقتصار على القوانين المعرفة لطريعه، وقد حصل ذلك بالفن الاول؛ ولكن نورد (۱) حدودا مفصلة لفائدتين:

<sup>(</sup>۸۹) يقسم، ط، ب.

<sup>(</sup>۹۰) ماشی وغیر ماشی، ب.

<sup>(</sup>٩١) الحد، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٩٢) التصديقي، ط، ب.

<sup>(</sup>۹۳) أوردنا، ط، ب، ذ.

احداهما ان تحصل الدربة بكيفية تحرير الحد وتاليفه؛ فان الامتحان والممارسة للشيء تفيد قوة عليه لا محالة.

والثاني ان يقع الاطلاع على معاني اسماء اطلقها(١٠) الفلاسفة، وقد اوردناها في كتاب «تهافت الفلاسفة»(١٠) اذ لم يمكن مناظرتهم الا بلغتهم وعلى حكم اصطلاحهم، واذا لم يفهم ما أرادوه لا يمكن مناظرتهم؛ فقد اوردنا حدود ألفاظ أطلقوها في الالهيات والطبيعيات (١٠) وشيئا قليلاً من الرياضيات؛ فلتؤخذ (١٠) هذه الحدود على أنها شرح للاسم، فان قام البرهان على ان ما شرحوه هو كما شرحوه اعتقد حداً والا اعتقد شرحاً للاسم كما نقول: حد الجن حيوان هواثي ناطق مشف الجرم، من شأنه أن يتشكل باشكال ختلفة؛ فيكون هذا شرحاً للاسم في تفاهم الناس. فاما وجود هذا الشيء على هذا الوجه فيعرف بالبرهان فان دل على وجوده كان حداً بحسب الذات، وان لم يدل عليه بل دل على أن الناس؛ وكما نقول في حد الخلاء (١٠): إنه بعد يمكن ان يُفرض فيه أبعاد ثلاثة، الناس؛ وكما نقول في حد الخلاء (١٠): إنه بعد يمكن ان يُفرض فيه أبعاد ثلاثة، قائم لا في مادة، من شأنه ان يملأه جسم ويخلو عنه. وربما يدل الدليل على ان ذلك محال وجوده، فيؤخذ على انه شرح للاسم في اطلاق النظار. وانما قدمنا هذه المقدمة لتعلم (١٠) أن ما نورده من الحدود شرحاً لما اراده الفلاسفة بالإطلاق، هذه المقدمة لتعلم (١٠) أن ما نورده من الحدود شرحاً لما اراده الفلاسفة بالإطلاق، لا حكم بأن ما ذكروه هو على ما ذكروه؛ فان ذلك ربما يتوقف على النظر في

<sup>(</sup>٩٤) اطلقتها، ص.

<sup>(</sup>٩٥) أشار دنيا في هامش (ذ) الى ان هذه الاحالة «ارتباط (معيار العلم) بـ (تهافت الفلاسفة)» (!) والحقيقة ان الغزالي سبق ان اشار في مطلع كتاب «معيار العلم» الى صلة كتابه هذا بكتاب «تهافت الفلاسفة» (انظر نشرة دنيا لمعيار العلم، ص ٦٠ س ٧٠ وقارن طبعة بيروت، ص ٧٧ س ١١، وطبعة الكردي، ص ٢٦ س ٧).

<sup>(</sup>٩٦) علق دنيا في هامش (ذ) في هذا الموضوع، بان هذه الأحالة هي «ارتباط فسمي. (الطبيعيات والالهيات) من كتاب (تهافت الفلاسفة) بـ (معيار العلم)» [كذا !]، (انظر نشرة دنيا لمعيار العلم، ص ٢٨٤ ه٢).

<sup>(</sup>٩٧) فليؤخذ، ط، ب.

<sup>(</sup>۹۸) الخلا، ط، ب.

<sup>(</sup>٩٩) لنعلم، ص.

موجب البرهان عليه.

القسم الأول: مايستعمل في الالهيات (١٠٠)

والمستعمل في الالهيات خمسة عشر لفظا وهو: الباري تعالى المسمى بلسانهم المبدأ الاول، والعقل، والنفس، والعقل الكلي، وعقل الكل، والنفس الكلية، ونفس الكل، والملك، والعلة، والمعلول، والابداع، والخلق، والاحداث، والقديم.

اما البارقي عز وجل فزعموا انه لا حد له ولا رسم له لأنه لاجنس له ولا فصل له ولا عوارض تلحقه، والحد يلتئم بالجنس والفصل والرسم بالجنس والعوارض الفاصلة، وكل ذلك تركيب ولكن له قول يشرح اسمه، وهو انه الموجود الواجب الوجود الذي لايمكن ان يكون وجوده من غيره، ولا يكون وجوده لسواه الا فائضا (۱۰۰) عن وجوده وحاصلا به إما بواسطة او بغير واسطة ويتبع هذا الشرح انه الموجود الذي لا يتكثر لا بالعدد ولا بالمقدار ولا بأجزاء القوام كتكثر الجسم بالصورة والهيولي، ولا بأجزاء الحد كتكثر الانسان بالحيوانية والنطق، ولا باجزاء الاضافة ولايتغير لا في الذات ولا في لـواحق الذات، وما ذكروه يشتمل على نفي الصفات ونفي الكثرة فيها، وذلك مما يخالفون فيه، فهذا شرح اسم (۱۰۰) المبدأ الاول عند الفلاسفة (۱۰۰).

واما العقل فهو اسم مشترك تطلقه الجماهير والفلاسفة والمتكلمون على وجوه مختلفة لمعاني مختلفة ، والمشترك لايكون له حد جامع . اما الجماهير فيطلقونه على ثلاثة أوجه: [ص ١٧ ب]

الأول يراد به صحة الفطرة الأولى في الناس، فيقال لمن صحت فطرته الأولى: انه عاقل، فيكون حده انه قوة بها يوجد (١٠٠٠) التمييز بين الامور القبيحة والحسنة.

<sup>(</sup>١٠٠) القسم الأول: مايستعمل في الالهيات، + ص.

<sup>(</sup>١٠١) فايضاً، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۰۲) اسم الباري، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۰۳) عندهم، ط، ب، ذ.

<sup>، (</sup>۱۰٤) يجود، ط، يجود، ب، ذ.

الثاني يراد به ما يكتسبه الانسان بالتجارب من الاحكام الكلية، فيكون حده انه معاني مجتمهة في الذهن تكون مقدمات تستنبط (١٠٠) بها المصالح والاغراض.

الثالث معنى آخر يرجع الى وقار الانسان وهيئته، ويكون حده انه هيئة محمودة للانسان في حركاته وسكناته وهيآته وكلامه واختياره، ولهذا الاشتراك يتنازع الناس في تسمية الشخص الواحد عاقلا فيقول واحد: هذا عاقل وينبغي به صحة الغريزة، ويقول الآخر: ليس بعاقل ويعني به عدم التجارب وهو المعنى الثاني.

وأما الفلاسفة، فاسم العقل عندهم مشترك يدل على ثمانية معاني مختلفة: العقل الذي يريده المتكلمون، والعقل النظري، والعقل العملي، والعقل الميولاني، والعقل بالملكة، والعقل بالفعل، والعقل المستفاد، والعقل الفعال.

فاما الأول؛ فهو الذي ذكره ارسطوطاليس (۱۰۰) في كتاب «البرهان»، وفرّق بينه وبين العِلْم (۱۰۰). ومعنى هذا العقل هو التصورات والتصديقات الحاصلة للنفس بالفطرة؛ والعلمُ ما يحصلُ للنفس بالاكتساب؛ ففرقوا بين المكتسب والفطري، فيسمى أحدهما عقلاً والآخر علماً، وهو اصطلاح محض. وهذا المعنى هو الذي حد المتكلمون العقل به؛ إذْ قال القاضي ابو بكر الباقلاني (۱۰۰۰) في حد المعقل: انه علم ضروري بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات، كالعلم باستحالة كون الشخص الواحد في باستحالة كون الشخص الواحد في مكانين. وإما سائر العقول، فذكرها الفلاسفة في كتاب «النفس» (۱۰۰۰).

<sup>(</sup>۱۰۵) يستنبط، ط، ب.

<sup>(</sup>١٠٦) ارسطاليس، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۰۷) قارن: Ross, Aristotle, pp. 146 - 148 و يوجه خاص ۱۵ - ۱۵ Ross, Aristotle, pp. 146

<sup>(</sup>۱۰۸) انظر حول الباقلاني، بدوي، مذاهب الاسلاميين، بيـروت ۱۹۷۱، ج ۱ ص ۱۹۹ ومايليها.

<sup>(</sup>١٠٩) قارن: Ross, op. cit., p. 148، وبوجه خاص Poss, op. cit., p. 148. وواضح ان الاشارة الى (الفلاسفة) هنا تعنى ارسطوطاليس في De Anima.

اما العقل النظري فهو (۱۱۰) قوة للنفس تقبل ماهيات الامور الكلية من جهة ماهي كلية ، وهي احتراز عن الحس الذي لايقبل الا الامور الجزئية وكذا الخيال، وكأن (۱۱۰) هذا هو المراد بصحة الفطرة الاصلية عند الجماهير كها سبق. واما العقل العملي فقوة للنفس هي مبدأ التحريك للقوة الشوقية الى ماتختاره من الجزئيات لأجل غاية مظنونة او معلومة وهذه قوة محركة ليست (۱۱۰) من جنس العلوم، وانما سميت عقلية لانها مؤتمرة للعقل مطيعة لاشاراته بالطبع، فكم من عاقل يعرف انه مستضر باتباع شهواته ولكنه يعجز عن المخالفة للشهوة لا لقصور في عقله النظري بل لفتور هذه القوة التي سميت العقل العملي، وانما تقوى هذه القوة بالرياضة والمجاهدة والمواظبة على مخالفة الشهوات. [ص: ١٨

ثم للقوة النظرية اربع (١١٣) أحوال:

الأولى ان لايكون لها شيء من المعلومات حاصلة، وذلك للصبي الصغير، ولكن فيه مجرد الاستعداد فيسمى هذا عقلا هيولانيا.

الثانية ان ينتهي الصبي الى حد التمييز فيصير ما كان بالقوة البعيدة بالقوة القريبة، فانه مهما عرضت (۱۱۰)عليه الضروريات وجد (۱۱۰) نفسه مصدقا بها، لاكالصبي الذي هو ابن مهد وهذا يسمى العقل بالملكة.

الثالثة ان تكون المعقولات النظرية حاصلة في ذهنه، ولكنه غافل عنها (۱۱۱) ولكن متى شاء أحضرها بالفعل، ويسمى عقلا بالفعل.

الرّابعة العقل المستفاد، وهو ان تكون تلك المعلومات حاضرة في ذهنه وهو يطالعها ويلابس التأمل فيها، وهو العلم الموجود بالفعل الحاضر؛ فحد العقل

<sup>(</sup>۱۱۰) فهي، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۱۱) کان، ص، ذ.

<sup>(</sup>۱۱۲) وليست، ذ، ليس، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۱۳) اربعة، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۱٤) عرض، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١١٥) وحد، ذ.

<sup>(</sup>١١٦) عنه، ب.

الهيولاني انه قوة للنفس مستعدة لقبول ماهيات الاشياء مجردة عن المواد، وبها يفارق الصبي الفرس وسائر الحيوانات لا بعلم حاضر ولابقوة قريبة من العلم، وحد العقل بالملكة انه استكمال العقل الهيولاني حتى يصير بالقوة القريبة من الفعل، وحد العقل بالفعل انه استكمال للنفس بصور ما اي صور معقولة حتى متى شاء عقلها او احضرها بالفعل وحد العقل المستفاد انه ماهية مجردة عن المادة مرتسمة في النفس على سبيل الحصول من خارج.

واما العقول الفعّالة فهي (١١٠٠) غمط آخر، والمراد بالعقل الفعال كل ماهية عبردة عن المادة اصلا، فحد العقل الفعال اما من جهة ما هو عقل انه جوهر صوري ذاته ماهية مجردة في ذاتها لابتجريد غيرها لها عن المادة وعن علائق المادة، بل هي ماهية كلية موجودة فاما من جهة ماهو فعال فانه جوهر بالصفة المذكورة، من شأنه ان يخرج العقل الهيولاني من القوة الى الفعل باشراقه (١١٠٠) عليه وليس المراد بالجوهر المتحيز كها يريده المتكلمون، بل ما هو قائم بنفسه لا في موضوع، والصوري احتراز عن الجسم وما في المواد. وقولهم « لابتجريد غيره» احتراز عن المحتولات المرتسمة في النفس من اشخاص الماديات فانها مجردة بتجريد العقل اياها لا بتجردها في ذاتها. والعقل الفعال المخرج لنفوس مجردة بتجريد العقل اياها لا بتجردها في ذاتها. والعقل الفعال المخرج لنفوس الأدميين (١١٠٠) في العلوم من القوة الى الفعل نسبته الى المعقولات والقوة العاقلة نسبة الشمس الى المبصرات والقوة الباصرة، إذ بها يخرج الابصار من القوة الى الفعل، وقد يسمون هذه العقول الملائكة، وفي وجود جوهر على هذا الوجة الفعل، وقد يسمون الله وحدد الفعل بغله المسلمون المعقول الملائكة، وفي وجود جوهر على هذا الوجة فالمهم المتكلمون اذ لا وجود لقائم بنفسه ليس بمتحيز عندهم الا الله وحده. والملائكة اجسام لطيفة متحيزة عند اكثرهم، وتصحيح ذلك بطريق البرهان وما ذكرناه شرح الاسم.

واما النفس فهي (١٢٠) عندهم اسم مشترك يقع على معنى (١٢١)يشترك فيه

<sup>(</sup>۱۱۷) فهو، ب.

<sup>(</sup>۱۱۸) اشرافه، ذ.

<sup>(</sup>١١٩) الادمين، ص.

<sup>(</sup>۱۲۰) فهو، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۲۱) على ما، ص.

الانسان والحيوان والنبات، وعلى معنى آخـر يشترك فيـه الانسان والمـلائكة السماوية عندهم. فحد النفس بالمعنى الأول عندهم انه «كمال جسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة»(١٩٢١). وحد النفس بالمعنى الآخر انه جوهر غير جسم هو كمال أول للجسم محرك له بالاختيار عن مبدأ نطقي اي عقلي بالفعل او بالقوة؛ فالذي بالقوة هو فصل النفس الانسانية والذي بالفعل هو فصل [ص: ١٨ ب] او خاصة للنفس الملكية. وشرح الحد الأول ان حبة البذر اذا طرحت في الأرض فاستعدت للنمو والاغتذاء فقد تغيرت عما كان عليهِ قبل طرحه في الأرض، وذلك بحدوث صفة فيه لولم تكن لما استعد لقبولها(١٢٢) من واهب الصور، وهو الله تعالى(١٢١)؛ فتلك الصفة كمال له فلذلك قيل في الحد: انه كمال أول الجسم، ووضع ذلك موضع الجنس، وهذا يشترك فيه البذر والنطفة للحيوان والانسان. فالنفس صورةً بالقياسِ الى المادة الممتزجة اذ هي منطبقة في المادة، وهي قوة بالقياس الى فعلها، وكمالَ بالقياس الى النوع النباتي والحيواني. ودلالة الكَّمال أتم من دلالةٍ القوة والصورة، فلذلك عبر به في محل الجنس، والطبيعي احتراز عن الصناعي فان صور الصناعات ايضا كمال فيها والآلي احتراز عن القوى التي في العناصر الأربعة، فانَّها تفعل لا بآلات(١٢٠٠) بل بذواتها، والقوى النفسانية فعلها بآلات فيها. وقولهم «ذو حياة بالقوة» فصل آخر، اي من شأنه ان يحيى بالنشوء ويبقى بالغذاء، وربما يحيى باحساس وحركة، هما في قوته. وقولهم «كمال أول الاحتراز بالأولى (٢٢١) عن قوة التحريك والاحساس، فانه أيضاً كمال للحسم؛ لكنه ليس كمالًا أولًا يقعُ ثانيا لوجود الكمال الذي هو نفس. واما نفس الانسان والأفلاك فليست منطبعة في الجسم، ولكنها كمال الجسم على معنى أن الجسم يتحرك به عن اختيار عقلي . أما الأفلاك فعلى الدوام بالفعل، وأما الانسانُ فقد يكون بالقوة

<sup>(</sup>١٢٢) تعريف ارسطو طاليسي، كها اشرنا الى ذلك غير مرة؛ انظر الدراسة في موضع جابر؛ كذلك قارن الخوارزمي.

<sup>(</sup>١٢٣) لقبولها، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۲٤) تعالى وملائكته، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٢٥) بالألات، ذ.

<sup>(</sup>١٢٦) الاحتزاز بالأول، ص، ط، ب. بالأول، – ذ.

تحريكه.

واما العقلُ الكلي وعقلُ الكل والنفسُ الكلية (١٧٠) ونفسُ الكل، فبيانه ان الموجداتِ عندهم ثلاثة اقسام: أجسامٌ وهي اخسها، وعقولُ فعالة وهي أشرفها لبراءتها عن المادةِ وعلاقةِ المادةِ، حتى انها لاتحرّك المواد أيضاً الابالشوقِ، واوسطها النفوسُ وهي التي تنفعلُ (١٧٠) من العقل وتفعل في الاجسام، وهي واسطة، ويعنون بالملائكة السماوية نفوسَ الافلاك فانها حيّة عندهم وبالملائكة المقربين (١٧٠) العقول الفعالة.

والعقل الكلي يعنون به المعنى المعقول المقول (١٣٠٠) على كثيرين مختلفين بالعدد من العقول التي لاشخاص الناس، ولاوجود لها في القوام بل في التصور، فانك اذا قلت الانسان الكلي اشرت به الى المعنى المعقول من الانسان الموجود في سائر الأشخاص، الذي هو للعقل صورة واحدة تطابق سائر اشخاص الناس، ولاجود لأنسانية واحدة هي انسانية زيد، وهي بعينها انسانية عمرو، ولالكن في العقل تحصل صورة الانسان من شخص زيد مثلاً، ويطابق سائر اشخاص الناس كلهم فيسمّي ذلك الانسانية الكلية، فهذا مايعنون بالعقل الكلي. علم الناس كلهم فيسمّي ذلك الانسانية الكلية، فهذا مايعنون بالعقل الكلي. علم الماجردة عن المادق، من جميع الجهات التي لاتتحرك لا باللذات ولا بالعرض، علم المادية في العقل الفعال المخرج للنفس المنانية في العلوم العقلية من القوة الى الفعل، وهذه الجملة هي مبادئ الكل بعد المبدأ الأول. والمبدأ الأول هو مبدع الكل، وهذه الجملة هي مبادئ فهو الجرم الأقصى، اعني الفلك التاسع الذي يدور في اليوم والليلة مرة في حرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال لجرم جرم الكل، ولحركته فيتحرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال لجرم جرم الكل، ولحركة فيتحرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال لجرم جرم الكل، ولحركة فيتحرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال لجرم جرم الكل، ولحركة فيتحرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال لجرم جرم الكل، ولحركة فيتحرك كل ماهو حشوة من السموات كلها، فيقال جرم جرم الكل، ولحركة

حركة الكل، وهو اعظمُ المخلوقات، وهو المرادُ بالعرش عندهم. فعقلَ الكل

<sup>(</sup>١٢٧) النفس الكلي، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۲۸) هي تنفعل، د.

<sup>(</sup>١٢٩) المقربين، - ص.

<sup>(</sup>١٣٠) المعنى المقول، ص.

بهذا المعنى هو جوهرٌ مجرد عن المادةِ من كل الجهات، وهو المحرّكُ لحركة الكل على سبيل التشويقِ لنفسهِ ووجودهُ اول وجودٍ مستفاد عن الأول، ويزعمونِ أنّه المرادُ بقوله عليه الصلاة والسلام: «أول ماخلّق الله العقل فقال له اقبلْ فاقبل» الحديث الى آخره (۱۳۱).

واما النفسُ الكلية (١٣١) فالمرادُ بها (١٣١) المعنى المعقول المقول على كثيرينَ مختلفين في العدد، في جوابِ ماهو التي كل واحدة منها نفس خاصة لشخص ، كها ذكرنا في العقل الكلي . [ص ١٩ أ] ونفسُ الكلّ على قياس عقل الكلّ جُملة الجواهرِ الغير الجسمانية ، التي هي كمالاتُ مدبرة للأجسام السماوية المحركة لها على سبيل الاختيار العقلي . ونسبةُ نفس الكل الى عقل الكل كنسبةِ انفسنا الى العقل الفعال . ونفسُ الكل هو مبدأ قريبٌ لوجود الأجسام الطبيعية ومرتبته في نئل الوجود بعد مرتبة عقل الكل، ووجوده فايض (١٣١) عن وجوده .

وَحدَّ اللَّك انه جُوهرٌ بسيط ذو حياة ونطق عقلي غير مائت، هو واسطة بين الباري عز وجل. والأجسام الأرضية، فمنه عقلي ومنه نفسي، هذا حده عندهم.

وحد العلة عندهم أنّها كل ذاتِ وجود ذات آخر انما هو بالفعل من وجودُ هذا الفعل، ووجودُ هذا الفعل، ووجودُ هذا بالفعل ليس من وجودِ ذلك بالفعل.

وأما المعلول هو كل ذات وجوده بالفعل من وجود غيره، ووجود ذلك الغير ليس من وجوده، ومعنى قولنا من وجوده، فأن معنى قولنا من وجوده هو أنْ يكونَ الذات باعتبار نفسها ممكنة الوجود، وانما يجب وجودها بالفعل لا من ذاتها، بل لأن ذاتاً اخرى موجودة بالفعل يلزم عنها وجوب هذه (۱۳۰) الذات، ويكون لها في نفسها الامكان المحض، ولها في نفسها بشرط العلة الوجوب، ولها في نفسها بشرط عدم العلة الامتناع. واما

Al - Aasam, A. A , Ibn ar - Riwandi's Kitab Fadihat al - Mutazılah, انسطر کتبابنیا: (۱۳۱) Beirut - Paris, 1975 - 1977, pp. 300 - 301, note 257.

<sup>(</sup>١٣٢) النفس الكلي، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۳۳) به، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۳٤) يفيض، ص.

<sup>(</sup>۱۳۵) هذا، ط، ب.

قولنا مع وجوده فهو أنْ يكون كلّ واحدٍ من الذاتين فرض موجوداً لزمَ أنْ يعلم أنّ الآخر موجود، وإذا فُرض مرفوعاً لزمَ أنْ الآخر مرفوع، والعلةُ والمعلول معاً بعنى هذين اللزومين، وإن كان بين وجهي اللزومين اختلاف لأنّ احدهما، وهو المعلول، اذا فُرضَ موجوداً لزم أنْ يكونَ الآخر قد كان موجوداً حتى وُجدَ هذا. وإما الآخر، وهو العلة، فإذا فُرضَ موجودا لزم أنْ يتبعُ وجودهُ وجود المعلول، وإذا كانَ المعلولُ مرفوعاً لزم أنْ يحكمَ أنّ العلة كانت اولاً مرفوعةً حتى رفع هذا، لا أنّ رفع المعلول وجب رفع العلة، وإما العلةُ فإذا رفعناها وَجَب رفع المعلول بايجاب رفع العلة.

حد الابداع هو اسم مشترك (۱۳۱) لمفهومين: أحدهما تأسيسُ الشيء لا عن مادة ولا بواسطة شيء والمفهوم الثاني ان يكون للشيء وجود (۱۳۷) مطلق عن سبب بلا متوسط، وله في ذاته أن لا يكون موجوداً؛ وقد افقد الذي له في ذاته إفقاداً تاماً. وبهذا المفهوم، العقل الأول مبدع في كل حال؛ لأنه ليس وجوده من ذاته العدم، فله من ذاته العدم؛ وقد أفقد ذلك إفقاداً تاماً.

وحد الخَلْق هو اسمٌ مشتَرك، فقد يُقال خَلْقُ لافادة وجودٍ كيف كان. وقد يُقال: خلق لافادة وجودٍ حاصل عن مادةٍ وصورةٍ كيف كان. وقد يُقال: خلق لهذا المعنى الثاني لكن بطريقٍ الاختراعِ من غير سبق مادة فيها قوة وجودهِ وامكانه.

حد الاحداث هو اسم مشترك يُطلق على وجهين: احدهما زماني، ومعنى الأحداث الزماني الأيجادُ للشيء بعد أنْ لم يكنْ له وجود في زمانٍ سابق، ومعنى الأحداث الغير الزماني هو افادة الشيء وجودا، وذلك الشيء ليس له في ذاته ذلك الوجود، لابحسب زمانٍ دون زمانٍ بل بحسب كلّ زمانٍ. [ص: ١٩ ب] خدّ القدم والقدمُ يقال على وجوهٍ، (١٣٨) يُقال قدمٌ بالقياس، (١٣١) وقدم

<sup>(</sup>۱۳۳) مشترك، - ص.

<sup>(</sup>۱۳۷) و ود، ذ.

<sup>(</sup>۱۳۸) وحوه، ذ.

<sup>(</sup>١٣٩) قديم بالقياس، ذ. في نص حدود ابن سينا «قديم» هي الغالبة على استعمال «قدم»، فلاحظ.

مطلق، والقدم بالقياس هو شيءٌ زمانه في الماضي اكثر من زمانِ شيءٍ اخر، فهو قدم بالقياس اليه. واما القدم المطلق فهو ايضاً على وجهين يُقال بحسب الزمانِ وبحسب الذاتِ، فأما الذي بحسب الزمانِ فهو الشيءُ الذي وُجِدِ في زمانٍ ماضِ غير متناهٍ. وأما القديمُ بحسب الذات فهو الذي ليس لوجودِ ذاته مبدأ به وجب، فالقديمُ يحسب الزمان هو الذي ليس له وجودٌ زماني وهو موجود للملائكة والسموات وجملة أصول العالم عندهم. والقديمُ بحسب الذاتِ هو الذي ليس له علة، وليس ذلك الا الباري عزّ وجلّ.

### القسم الثاني (١٤١٠): مايستعمل في الطبيعيات (١٤٢٠)

وأما<sup>(١٤١)</sup> المستعمل في الطبيعيات فنذكر (١٤١) منها خسة وخسين لفظا، وهي: الصورة، والهيلولى، والموضوع، والمحمول، والمادة، والعنصر، والاسطقس، والركن، والطبيعة، والطبع، والجسم، والجوهر، والعرض، والنار، والهواء، والماء، والارض، والعالم، والفلك، والكوكبُ (١٤٠٠)، والشمس، والقمر، والحركة، والدهر، والزمان، والآن، والمكان، والخلاء، والملاء (١٤٠٠)، والعدم، والسكون، والسرعة، والبطء، والاعتماد، والميل، والخفة، والثقل، والحرارة، والرطوبة، والبرودة، والبيوسة، والخشن، والملس، والصلب، واللين، والرخو، والمشف، والتخلخل، والاجتماع، والتجانس، والمداخل، والمتصل، والاتحاد، والمتالى، والتعالى، والتجانس، والمداخل،

حدّ الصُّورة: واسمُ الصُّورةِ مُشْتَرَكُ بين ستة معانٍ: الأولُ هو النوع، يُطلق ويراد به النوع الذي تحتَ الجنس، وحدّه بهذا المعنى حدّ النوع، وقد سِبَقَ في

<sup>(</sup>١٤٠) مبدأ اعلى، ذ؛ مبدأ على، ب.

<sup>(</sup>١٤١) القسم الثالث، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٤٢) مايستعمل في الطبيعيات، + ص.

<sup>(</sup>۱۶۳) هو، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٤٤) ونذكر، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٤٥) الكواكب، ص.

<sup>(</sup>١٤٦) الخلا والملا، ط، ب.

مقدمات كتاب القياس. الثاني الكمالُ الذي به يُستكمل النوع استكماله الثاني فانه يُسمى صورة، وحده بهذا المعنى كل موجودٍ في الشيء لا كجزء منه، ولا يصحَّ قوامه دونه ولأجله وُجِدَ الشيء مثل العلوم والفضائل في الانسان. الثالث ماهية الثنيء كيف كان قدُ تسمى (۱۱٬۰۰۰ صورة، فحده بهذا المعنى كل موجودٍ في الشيء لا كجزءٍ منه، ولا يصحَّ قوامه دونه كيف كان. الرابع الحقيقة التي تقوم المحل بها، وحده بهذا المعنى انه الموجودُ في شيء آخر لا كجزءٍ منه ولا يصحَّ وجوده هو بالفعل حاصل له مثل صورة الماء في هيولى الماء، انما يقوم بالفعل بصورة الماء أو بصورة اخرى حكمها حكم صورة الماء، والصورة التي تقوم النوع والصورة التي تقابل بالهيولى هي هذه الصورة. الخامس الصورة التي تقوم النوع والصورة التي تقابل بالهيولى هي هذه الصورة. الخامس الصورة التي تقوم النوع تسمي (۱۱٬۰۰۰) صورة، وحده بهذا المعنى انه الموجودُ في شيء لا كجزءٍ منه ولا يصحَ قوامه ما فيه دونه، إلا ان النوع الطبيعي يحصلُ به كصورة الانسانية والحيوانية (۱۱٬۰۰۰) في الجسم الطبيعي الموضوع له. السادس الكمال كصورة الانسانية والحيوانية (۱۱٬۰۰۰) في الجسم الطبيعي الموضوع له. السادس الكمال المهارق، وقد يسمى صورة، مثل النفس للانسان، وحده بهذا المعنى انه جزء غير حسماني مفارق يتم به، وبجزء جسماني نوع طبيعي. [ص: ۲۰].

حدّ الهيولى اما الهيولى المطلقة فهي جوهرٌ وجودهُ بالفعل، انما يحصلُ بقبوله الصورةِ الجسمانية كقوةٍ قابلة للصور (١٠٠١)، وليس له في ذاته صورة إلا بمعنى القوةِ، وهو الآن عندهم قسيم (١٠٠١) الجسمِ المنقسم بالقسمة المعنوية، لست اقولُ بالقسمة الكمية المقدارية الى الصورةِ والهيولى، والقول في اثباتِ ذلك طويلُ ودقيق، وقد يُقال هيولى لكل شيءٍ من شأنه أنْ يقبلَ كمالاً وأمراً ماليس فيه، فيكونُ بالقياس الى ما يسمى فيه هيولى وبالقياس الى ما فيه موضوع، فمادةُ السريرِ موضوع لصورةِ السرير، هيولى لصورةِ الرمادية التي تحصلُ فمادةُ السريرِ موضوع لصورةِ السرير، هيولى لصورةِ الرمادية التي تحصلُ

<sup>(</sup>۱٤۷) يسمى، ط، ب.

<sup>(</sup>۱٤۸) یسمی، ط، ب.

<sup>(</sup>١٤٩) كصورة الحيوانية، ص.

<sup>(</sup>١٥٠) للصورة، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۵۱) قسم، ط، ب.

بالاحتراق.

الموضوع (۱۰۱۰) قد يُقال لكل شيءٍ من شأنِه أنْ يكون له كمال ما، وكان ذلك الكمال حاضراً، وهو الموضوع له، ويُقال موضوع لكلّ محل متقوم بذاته مقوم لما يحله، كما يُقال هيولي للمحل الغير المتقوم بذاته بل بما يحلّه، ويُقال موضوع لكل معنى بجكم عليه بسلب أو أيجاب وهو الذي يقابلُ بالمحمول.

المادة قد تُقال (۱۰۳) اسماً مرادفاً للهيولي، ويُقال مادة لكلّ موضوع يقبل الكمال باجتماعه الى غيره، وورده عليه يسيراً مثل المني والدم لصورة الحيوان، فربما كان مايجامعه من نوعه وربما لم يكنْ من نوعه .

العنصر اسم للأصل الأول في الموضوعات، فيُقالُ عنصرٌ للمحل الأول الذي باستحالته يقبل صوراً تتنوع بها الكائنات الحاصلة منه، اما مطلقاً وهو العقل الأول، واما بشرط الجسمية وهو المحل الأول من الاجسام الذي (١٠٠١) تتكون عنه (١٠٠١) سائر الاجسام الكائنة لقبوله (٢٠٥١) صورها.

الاسطقسُ هو الجسمُ الأولُ الذي باجتماعهِ الى أجسام اول مخالفة له في النوع يُقال له اسطقس، فلذلك قِيل إنّه آخرُ ماينتهي اليه تحليلُ (۱۵۰۰) الاجسام، فلا توجد عند الانقسام اليه قسمةً إلّا الى أجزاءٍ متشابهة.

الركْنُ هو جوهرٌ بسيطٌ، وهو جزءٌ ذاتي للعالم مثل الأفلاكِ والعناصرِ، فالشيءُ بالقياس الي العالم ركنٌ وبالقياس الي مايتركّبُ منه اسطقس، وبالقياس الى ما تكونُ عنه عنصر، سواء كان كونهُ عنه بالتركيب والاستحالةِ

<sup>(</sup>١٥٢) كذا (!) المصطلح يذكر بلا «حد» في كل النسخ، ص، ط، ب، ذ، على عكس اختلاف نسخ كتاب الحدود لابن سينا، الذي يقتبس منه الغزالي؛ ومع ذلك، حافظنا على طبيعة الاقتباس بحسب اختيار الأخير، بذكر المصطلحات فيها بعد مجردة.

<sup>(</sup>١٥٣) يقال، ط، ب.

<sup>(</sup>١٥٤) التي، ط، ب.

<sup>(</sup>١٥٥) عنه، - ذ.

<sup>(</sup>١٥٦) لقبول، ذ.

<sup>(</sup>۱۵۷) تحلل، ذ.

معاً او بالاستحالة المجردة عنه، فان الهواءَ عنصرُ السحابِ بتكاثفهِ، وليس اسطقساً له، وهو اسطقس وعنصرٌ للنبات.

والفَلَكُ هو ركنٌ وليس باسطقس ولا عنصر لصورةٍ ، ولصورتهِ موضوع ، وليس له عنصرٌ مها عني بالموضوع محل لأمرٍ هو فيه بالفعل ولم يعن به محلٌ متقدّم . وهذه الأسهاء التي هي الهيولي والموضوعُ والعنصرُ والمادةُ والاسطقسُ والركنُ ، قد تُستعمل (١٥٠٠) على سبيل الترادف، فيبدّلُ بعضها مكانُ بعض بطريق المساعة ، حيث يُعرف المرادُ بالقرينة .

الطبيعة مبدأ أول بالذات لحركة الشيء وكمال ذاي للشيء، فالحجر أذهوى الى أسفل فليس يهوي لكونه جسماً بل لمعنى آخر يفارقه سائر الأجسام فيه، فهو معنى به يفارق النار التي تميل الى فوق، وذلك المعنى مبدأ لهذا النوع من الحركة ويُسمّى طبيعة وقد يُسمّى نفسُ الحركة طبيعة فيُقالُ طبيعة الحجر الهوى (١٠١٠). وقد يقال طبيعة للعنصر والصورة الذاتية. والأطباء يطلقون لفظ الطبيعة على المزاج وعلى الحرارة الغريزية، وعلى هيئات الأعضاء وعلى الحركات وعلى النفس النباتية، ولكل واحد حد آخر ليس يتعلق الغرض به (١٠٠٠)، فلذلك التصرنا على الاول. [ص: ٢٠ ب]

الطَّبْعُ هُوكلَ هيئةٍ يُستَكمل بها نوع من الانواع ، فعلية كانتُ او إنفعالية ، وكأنّها أعمَّ من الطبيعةِ ، وقد يكونُ الشيءُ عن الطبيعةِ وليس بالطبع مثل الاصبع الزائدةِ ، وبشبه أنْ يكونَ هو بالطبع بحسب الطبيعةِ الشخصيةِ ، وليستُ بالطبع بحسب الطبيعةِ الكليّةِ ، ولعموم الطبع للفعل والانفعال كان أعمَّ من الطبيعةِ التي هي مبدأ فعلى .

الجسمُ اسمٌ مشتركُ قد يُطلقُ على المسمى بهِ من حيث انّه متصلَ محدود مسوحٌ في ابعادٍ ثلاثةٍ بالقوة، اعني انّه ممسوحٌ بالقوةِ وان لم يكنْ بالفعل. وقد

<sup>(</sup>۱۵۸) يستعمل، ط، ب.

<sup>(</sup>١٥٩) كذا (١)، يلاحظ نص ابن سينا، في الموضع؛ فالغزالي غير عبارته، وبدل الفاظه، فلم تخرج الجملة عن غموض الاصل، فلاحظ.

<sup>(</sup>١٦٠) العرض به، ص.

يقالٍ جسم لصورة يمكن أن تعرض (١١١) فيها أبعاد كيف نسبت طولاً وعرضاً وعمقاً، ذات حدود متعينة؛ وهذا يفارق الأول في أنه لولم يشترط كون الجملة عدوداً ممسوحاً بالقوة أو بالفعل، أو اعتقد أن أجسام العالم لا نهاية لها، لكان كل جزء منها يسمى جسماً بهذا الاعتبار. ويقال جسم لجوهر مؤلف من هيولى وصورة، وهو بالصفة التي ذكرناها فتسمى جسماً بهذا الاعتبار؛ والفرق بين الكم وهذه الصورة ، أن الماء (١١٦) والشمع ، كلما بدلت أشكالها تبدلت فيها الأبعاد المحدودة الممسوحة، ولم يبتي واحد منها بعينه واحداً بالعدد، وبقيت الصورة القابلة لهذه الأحوال واحدة بالعدد من غير تبدل. والصورة القابلة لهذه الأحوال هي جسمية؛ وكذلك أذا تكاثف الجسم، مثلاً، كانقلاب الهواء بالتكاثف ماء؛ أو تخلخل مثلاً؛ الجمد لما يستحيل صورته الجسمية، واستحال أبعادة ومقدارة ولهذا يظهر الفرق بين الصورة الجسمية، التي هي من باب الكم، وبين الصورة التي هي من باب الكم،

آلجوهر أسم مُشترك يُقالُ جوهرٌ لذاتِ كلّكالانسانِ، او كالبياض فَيُقالُ جوهرٌ البياض وذاته، ويقال جوهرٌ لكلّ موجودٍ، وذاته لا يحتاجُ في الوجودِ الى خات اخرى تقاربها حتى يكون بالفعل، وهو معنى قولهم الجوهر قائم بنفسه، ويقال جوهر لما كان بهذه الصفةِ وكان من شأنِه أنْ يقبلَ الاضداد بتعاقبها عليه، ويُقال جوهرٌ لكلّ ذاتٍ وجوده ليس في موضوع، وعليه اصطلاح الفلاسفة القدماء. وقد سبق الفرقُ بين الموضوع والمحل فيكونُ معنى قولهم الموجودُ لا في موضوع. الموجودُ غير مقارنِ الوجود لمحل قائم بنفسهِ مقوم له، ولاباسَ بأنْ يكون في عمل لايتقوم المحل دونة بالفعل، فإنه وأن كانَ في محل فليس في يكون في عمل لايتقوم المحل دونة بالفعل، فإنه وأن كانَ في محل فليس في موضوع، فكلً موجودِ ان الآول حوهر بالمعاني كلها الا بالوجهِ الثالثِ وهو جوهر بالمعنى الأول، والمبدأ الأول جوهر بالمعاني كلها الا بالوجهِ الثالثِ وهو تعاقبُ الأضداد. نعم قد يتحاشى عن اطلاقِ لفظِ الجوهر عليه تأدباً من حيث تعاقبُ الأضداد.

<sup>(</sup>١٦١) يعرض، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٦٢) أن قطعة من الماء، ط، ب، ذ. وقراءة (ص) تأتي على نسق قراءة الموضع نفسه في حدود ابن سينا، فلاحظ؛ على الرغم من الاختلاف في قراءة بقية العبارة.

<sup>(</sup>١٦٣) وان، ذ.

الشرع. والهيولى جوهر بالمعنى الثالث والرابع (١٦٠)، وليس جوهراً بالمعنى الثاني، والصورة جوهر بالمعنى الرابع وليس جوهراً بالمعنى الثاني والثالث، والمتكلمون يخصصون اسم الجوهر بالجوهر الفرد المتحيز الذي لاينقسم، ويسمون المنقسم جسماً لا جوهراً، وبحكم ذلك يمتنعون عن اطلاق اسم الجوهر على المبدأ الأول عز وجل (١٥٠٠)، والمشاحة في الاسماء بعد ايضاح المعاني دأب ذوي القصور.

[ص: ۲۱ أ]

العرضُ اسمٌ مشتركُ فيقالُ لكلّ موجودٍ في محل عرض، ويُقال عرض لكلّ موجودٍ في موضوع، ويُقال عرض للمعنى الكلّي المفردِ المحمولِ على كثيريَن مهلًا غير مقوم، وهو العرضُ الذي قابلناهُ بالذاتي في كتابِ مقدماتِ القياس. مين عُجملُ على الشيء لأجل وجودهِ في آخر يفارقه، ويُقال عرض لكلّ معنى معنى يُحملُ على الشيء لأجل وجودهِ في آخر يفارقه، ويُقال عرض لكلّ معنى وجودهِ في اول الأمر لايكون، فالصورة عرض بالمعنى الأول فقط، وهو الذي يعنيه المتكلم اذا ماقابله بالجوهر والابيض، اي الشيء ذو البياض الذي يُحمل بالوجهِ الثالث، وذلك لأن هذا الابيض الذي هو نوع محمول غير مقوم، وهو والبياض لايحملُ على الثلج فلا ثلج بياض، بل يُقال ابيض، ومعناه انه شيء جوهرُ ليس في موضوع ولامحل، فالبياض هو الحال في محل وموضوع، والبياض لايحملُ على الثلج فلا ثلج بياض، بل يُقال ابيض، ومعناه انه شيء ذو بياض لايحملُ على الثلج فلا ثلج بياض، بل يُقال ابيض، ومعناه انه شيء دو بياض لا فق عرض بالوجه الأول والثاني والثالث، وليس عرضاً بالوجه الرابع والخامس والسادس، بل حركتهُ الى فوق عرضُ بجميع هذه الوجوه، وحركةُ القاعدِ في السفينةِ عرض بالوجه الرابع والسادس، بل موجه الرابع والسادس، بل موجه الرابع والسادس، بل بالوجه الرابع والسادس، بل بالوجه الرابع والسادس، بالوجه الرابع والمنادس والسادس والمنادس والسادس والسادس والسادس والمنادس والمنادس والمنادس والسادس والمنادس والمنادس والسادس والمنادس والمنادس والمنادس والمنادس والسادس والمنادس والمنادس والسادس والمنادس والم

<sup>(</sup>١٦٤) الرابع والثالث، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٦٥) عز وُجِل، - ص.

<sup>(</sup>١٦٦) الثلج وألجص والكافور، ط، ب، ذ. قارن «الققنس» بدل الكافور، عند ابن سينا.

<sup>(</sup>١٦٧) أبيض، ط، ب.

<sup>. (</sup>١٦٨) السادس والرابع، ط، ب، ذ.

الفَلَكُ عندهم جرم (١٦١) بسيطٌ كرّي غير قابل للكونِ والفسادِ، مُتحرك بالطبع على الوسط مشتمل عليه.

الْكُوْكَبُ جِرَم (١٧٠) بسيطٌ كرِّي، مكانهُ الطبيعي نفسُ الفَلَكِ، من شأنه أنْ مكرنُ غمر قابل الكون والفساد مُتحرِّكُ على المسلط غمر مشتمل عليه.

يكونُ غير قابل للكونِ والفسادِ مُتحرّك على الوسطِ غير مشتمل عليه. الشَمْسُ كَوْكَبُ من(١٧١) أعظم الكواكبِ كلّها جرماً واشدّها ضُوءاً، ومكانهُ الطبيعي في الكرةِ الرابعة.

الْقَمَّرُ هُو كَوْكَبٌ مَكَانَهُ الطبيعي في الأسفل، من شأنهِ أَنْ يَقْبَلَ النورَ من الشمس على اشكال ختلفةٍ، ولونه الذاتي إلى السوادِ.

النَّارُ جَرِم (١٧١) بسيطً طباعةً أنْ يكونَ حارًا يابساً متحرِّكاً بالطَبْع عن الوسط، يُستقرُّ تحت كرة القمر.

الهُواءُ جرمٌ بَسيط طَباعهُ أَنْ يكونَ حاراً رطباً مشفاً لطيفاً، مُتحركاً الى المكانِ الذي تحتَ كرةِ النارِ < و > فوق كِرةِ الأرض.

الْمَاءُ جرِمٌ بسيط طَباعهُ أَنْ يكونَ بارداً رطباً مشفاً ، متحركاً الى المكانِ الذي تحت كرةِ الهواء و فوق الأرض.

الْأَرْضُ جسمٌ بسيط طباعةً أنْ يكونَ بارداً يابساً، متحركاً الى الوسط نازلاً

العَالَمُ هُو مَجْمُوعُ الأجسام الطبيعيةِ البسيطةِ كلّها ويُقــال عالم لكــلّ جملةِ موجودِاتٍ متجانسةٍ ، كقولهم : عالمُ الطبيعةِ وعالمُ النفسِ ، وعالم العقلِ .

الحُرَكَةُ كمالُ اولَ بالقوةِ من جهةِ ماهو بالقوةِ ، وأنْ شِئْتُ قلّت هو خروجُ من القوةِ الى الفعل لا في آن واحدٍ ، وكلّ تغيّر عندهم يُسمى حركة واما حركةُ الكلّ فهو حركةُ الجرمِ الأقصى على الوسطِ مُشتملة على جميع الحركاتِ التي على الوسطِ واسرع منها. [ص: ٢١ ب]

الدُّهْرُ هُو اللَّمْنِي المعقولُ من اصافةِ الثباتِ الى النفس في الزمانِ كلُّه.

<sup>(</sup>١٦٩) جسم، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۷۰) جسم، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۷۱) هي، ص ۽ هو، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>۱۷۲) جسم، ط، ب، ذ.

الزّمانُ هو مقدارُ الحركةِ موسومٌ من جهةِ التّقدمِ والتّأخر . (۱۷۳) الآن هو ظرْفٌ يشتركُ فيه الماضي والمستقبلُ من الزمانِ، وقد يُقالُ إنّ الزمانَ صغير المقدارِ عن الوهم ِ متصل بالآن الحقيقي من جنسهِ . (۱۷۲)

المُكانُهو السطحُ الباطنُ من الجوهرِ الحاوي الماس للسطح الظاهر من الجسم المحوي. وقد يُقال مكانُ للسطح الأسفل الذي يستقرَّ عليه شيء، الجسم المحوي. وقد يُقال مكانُ بلسطح الأسفل الذي يستقرَّ عليه شيء، يقله، ويُقال مكان بمعنى ثالث الّا انّه غير موجودٍ، وهو أبعاد متناهية كأبعادِ المتمكن يدخلُ فيها أبعاد المتمكّن، وانْ كانَ يجوزُ ان يبقى (۱۷۰ من غير متمكن كان هو الخلاء، (۱۷۰) وانْ كان لا يجوزُ الا ان يشغلها جسمٌ موجود فيه فليس بخلاء. (۱۷۷)

الخَلاءُ (۱۷۸) بُعدٌ يمكنُ أَنْ يُفرض فيه أبعاد ثلاثة قوائم لا في مادة، من شأنه أَنْ يَلاهُ جسمٌ وأَنْ يخلو عنه، ومهما لم يكنْ هذا موجوداً كان هذا الحدّ شرحاً للأسم (۱۷۷).

الملاءُ (١٨١) هو جسمٌ من جهةِ ماتمانعُ أبعادهُ دخولَ جسم ۗ آخر فيه.

العَدُمُ الذي هو أَحْد الْبادىء (۱۸۱۰ للحوادثِ هو ان لايكُوُّن (۱۸۲۰ في شيءِ ذات شيء، من شانه أنْ يقبلهُ ويكونَ فيه.

السكونُ هو عدمُ الحركةِ فيها من شأنهِ ان يتحرَّكَ بأنْ يكون هو في حالةٍ واحدةٍ من الكم والكيفِ والأين والوضع زماناً، فيوجدُ عليه في آنين.

<sup>(</sup>١٧٣) كذا (!)، عند ابن سينا: المتقدم والمتأخر.

<sup>(</sup>۱۷٤) من جنسه، - ص.

<sup>(</sup>۱۷۵) یلفی، ط، ب، یلقی، ذ.

<sup>(</sup>۱۷۲) الخلا، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۷۷) نجلا، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۷۸) الخلا، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۷۹) له، ص.

<sup>(</sup>۱۸۰) الملا، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۸۱) المبادي، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۸۲) ألا يكون، ذ.

السُّرعَةُ كَوْنُ الحركةِ قَاطعةُ لمسافة طويلةٍ في زمانٍ قصير. البُطْءُ كُوْنُ الحركةِ قَاطعةً لمسافةٍ قصيرةٍ في زمانٍ طويل. الاعْتِمادُ والمَيْلُ هما(١٨٣) كيفيةً بها يكونُ الجسمُ مدافعاً لما يمنعهُ عن الحركةِ الى

الْحِفَّةُ قوةٌ طبيعيةٌ يتحركُ بها الجسمُ عن الوسطِ بالطبع. الثَّقْلُ قَوةً طبيعيةً يتحرَّكُ بها الجسم الى الوسطِ بالطبع.

الْحَرَارَةُ كيفيةً فعليةٌ عركةً لما تكونُ فيه الى فوق لاحداثِها الخفة، فيعترضُ أن تجمعَ المتجانساتِ وتفرقَ المختلفات، وتحدث تخلخلًا من باب الكيفِ في الكيُّفِ، وتكاثفاً من بابِ الوضع ِ فيه بتحليلهِ وتصعيدهِ اللطيف.

البُرُودَةُ كيفيةٌ فعَليةٌ تَفعلُ (١٨١) جمعاً بين المتجانساتِ وغير المتجانساتِ، بحصرها الأجسام، بتقليصها وعقدِها اللذين من باب الكيف.

الرَّطُوبِةُ كيفيةٌ انفعاليَّةُ بِهَا يَقبلُ الجسمُ الْحَصرَ والتَّشكيلَ الغريبَ بسهولةٍ، ولا يحفظُ ذلك بل يرجعُ الى شكل نفسهِ ووضعهِ الذي بحسبُ حركة جرمهِ في

اليبوُسةُ كيفيةُ انفعاليةً لجسم عسير الحصرِ والتشكيلِ الغريبِ عسر التركِ له

والعود الى شكلهِ الطبيعي.

الخشن هو جرمٌ سطحةً ينقسمُ الى اجزاءِ مختلفةِ الوضع. الأملَسُ هو جرمٌ سطحهُ ينقسمُ الى اجزاءِ متساويةٍ الوضع. الصِّلِبُ هو الجرمُ الذي لايقبلُ دفعَ سطحهِ الى دَاخلِ ٱلَّا بعسر.

اللينَّ هو الجرمُ الذي يقبلُ دفعَ سطّحهِ الى داخل بسهُولة (١٨٥).

الرَّخْوُ جرم ليس سَريعَ الْانفعال. المشفُّ جرمٌ ليس له في ذاتهِ لونٌ، ومن شأنهِ يُرى بتوسطهِ ماوراءهُ. التَّخَلْخُلُ السم مشتركٌ يُقال تخلخل لحركة الجسم من مقدار الى مقدار أكبر،

(۱۸۳) هو، ط، ب، ذ.

(۱۸٤) يفعل، ب.

(١٨٥) يقبل ذلك، ط، ب، ذ.

يلزمهُ أَنْ يصير قوامهُ أرقّ. ويُقال تخلخلُ لكيفيةِ هذا القوام. ويُقال تخلخل لحركة اجزاء الجسم عن تقارب بينها الى تباعد فيتخللها جرمٌ ارق منها، وهذه حركةً في الوضع ِ والأول في الكم. ويُقال تخلخل لنفس ِ وضع ِ اجزاءِ هذا، ويُفُّهِم حَدَّ التَكَاثُفِ من حدَّ التخلخل، ويُعلم انَّه مشتركَ يقعُ عَلَى اربعةِ معانٍ مقابلةٍ لتلك المعاني: واحدة منها حركةً في الكم ، والآخر كيفية ، والثالث حركةً في الوَّضع ، والرابع وضعٌ [ص: ٢٢ أ] الاجتماعُ وجودُ أشياءٍ كثيرةً يعمُّها معنيُّ واحدٌ، والافتراقُ مقابله.

الْمُتَجَانِسَآنِ هما اللذانِ لهما تشابهُ معاً في الوضع ، وليس يجوزُ أنْ يقعَ بينهما ذو

وضع . الْمُتَدَّاخِلُ (١٨٠١) هو الذي يلاقي الآخر بكليتة حتى يكفيهما (١٨٧١) مكانٌ واحد . الْمُتَصِلُ أَسمٌ مشترِكُ يُقالُ لَثلاثةِ معانٍ: احدُها هو الذي يُقال له متصلٌ في نفسهِ الذي هو فصلٌ من فصول ِ الكِمِّ، وحدُّه انَّه ما منَّ شانهِ أنْ يوجدُ بينٌ اجزائهِ حدّ مشترك، ورسمهُ أنّه القابلُ للانقسام بغير نهايةٍ. والثاني والثالث هما بمعنى المتصل، فالثاني (١٨٨) من عوارض الكم المتصل بالمعنى الأول من جهةٍ ماهوكم متصل، وهو أنَّ المتصلين هما اللذانِ نهايتاهماً واحدةً، والثالث شركةً في الوضع ولكن مع وضع ، وذلك ان كلّ مانهايته ونهاية شيء آخر واحد بالفعل يُقال إنَّه متصَّل، مَّثُلُ خَطَيْ زاوية. والمعنى الثالث هوَّ من عوارض الكم المتصل من جهةِ ماهو في مادَّةً، وهو أنَّ المتصلين بهذا المعنى هما اللذانِّ نهايةً كُلِّ واحدٍ منهما ملازم لنهايةِ الآخر في الحركةِ ، وإنَّ كانَ غيره بالفعل مثل اتصال الأعضاء بعضها ببعض واتصال الرباطات بالعظام. وبالجملة كلُّ عاس ملازم عسير القبول للانفصال الذي هو مقابل للمماسة . (١٨١)

الْاَتِحَادُ السم مُشتركُ، فَيُقالُ اتحادُ لاشتراكِ اشياءٍ في محمول واحدٍ ذاتي او

<sup>(</sup>١٨٦) المداخل، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٨٧) بكلية حتى يكيفهما، ط، ب؛ بكليته حتى يكيفهما، ذ.

<sup>(</sup>۱۸۸) وأولهما، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>١٨٩) للماس، ط، ب.

عرضي، مثل اتحاد الكافور (١٩٠٠) والثلج في البياض ، والانسان والثور في الحيوانية. ويُقال اتحاد لاشتراكِ محمولاتٍ في موضوعٍ واحدٍ، مثل اتحاد الطعم والرائحة في التفاح. ويُقال اتحاد لاجتماع الموضوع والمحمول في ذات واحدة، كجزئي الانسان من البَدَنِ والنفس ويُقال اتحاد لاجتماع اجسام كثيرة إما بالتتالي كالمائدة، وإما بالجنس كالكرسي والسرير، وإما بالاتصال كاعضاء (١١٠) الحيوان، واحق هذا الباب باسم الاتحاد هو حصول جسم واحد بالعددِ من اجتماع اجسام كثيرة لبطلانِ خصوصياتها، لأجل ارتفاع حدودِها المنفردة وبطلانِ استقلالاتها بالاتصال.

التَّتَالِي كُونُ الأشياء التي لها وضعٌ ليس بينها شيءٌ آخر من جنسها.

التَّوَالِي هو كونُ شيءٍ بعد شيءٍ (١٩١٠) بالقياس الى مبدأ محدودٍ، وليس بينها شيءٌ من بابها.

القسمُ الثالث: مايُسْتَعْمَلُ في الرياضيّات (١٩٣)

ولماً لم نتكلمْ في كتاب «تهافُتِ الفلاسفة» على الرياضياتِ، اقتصرنا من هذه الالفاظِ على قدر يسير. وقد يدخلُ بعضها في الالهياتِ والطبيعياتِ في الامثلةِ والاستشهاداتِ، وهي ستُ ألفاظٍ: النهاية، وما لا نهاية، والنقطة، والخطَّ، والسطحُ، والبَعْدُ.

َ النَّهَايَةُ هِي (١١٠) غايةُ مايصير الشيءُ ذو الكميةِ الى حيث لايُوجَدُ وراءهُ شيءُ منه.

ما لانهاية له (۱۱۰) هو كم ذو أجزاءٍ كثيرةٍ، بحيث لايوجدُ شيءٌ خارج عنه وهو من نوعهِ، وبحيث لاينقضي (۱۱۰).

<sup>(</sup>١٩٠) الققنس، عند ابن سينا.

<sup>(</sup>١٩١) باتصال كاعضاء، ط، ب؛ باتصال اعضاء، ذ.

<sup>(</sup>۱۹۲) بعد شيء، - ذ.

<sup>(</sup>١٩٣) المستعمل في الرياضيات، ص.

<sup>(</sup>۱۹٤) وهي، ذ.

<sup>(</sup>١٩٥) له، - ذ.

<sup>(</sup>١٩٦) ألا ينقضي، ذ.

النَّقْطَةُ ذاتٌ غيرُ منقسمةٍ، ولها وضعٌ وهي نهايةُ الخطِّ.

الْحَطُّ هو مقدارٌ لايقبلُ الانقسام إلاّ من جَهةٍ واحدةٍ وهو نهايةُ السطح. السَّطْحُ مقدارٌ يمكنُ أَنْ يحدثَ فيه قسمانِ مَتقاطعانِ على قوائم، وهو نهايةً الجشم.[ص: ٢٢ ب]

البُغْدُ هو كلِّ مايكون بين نهايتين غير متلاقيتين ويمكنُ الاشارةُ الى جهتهِ، ومن شأنهِ أَنْ (<sup>۱۹۷</sup>) يتوهم ايضا فيه نهايات من نوع تَيْنَكَ النهايتين، والفرقُ بين البعدِ والمقاديرِ الثلاثةِ أنه قد يكونُ بُعْد خَطَي من غِير خطّ، وبُعْد سطحي من غير سطح، مَثَالَهُ أَنَّه إِذَا فُرِضَ في جسم لا أَنفصالَ في داخله نقطتانِ كان بينها بُعْدُ ولم يَكْنِ بينهما خَطٍّ . وكَذلك إذا توهم فيه خطانِ كَان بينهما بُعْدٌ ولم يكنْ بينهما سطح، لأنَّه انما يكونُ بينهما سطحُ اذا انفصلَ بالفعل بأحد وجوهِ الانفصال، وانما يكونُ فيه خطُّ إذا كِانَ فيه سَطحٌ، ففرقُ(١١٨) إذاً بين الطولُ والخط وبين العَرَض والسَّطح ، لأنَّ البُّعْدَ الذي بين النَّقطتينِ المذكورتين هُو طُولٌ وليس بخطٍ ، وَالَبُغْدُ الذّي بين الخطين المذكّورينِ هو عَرَضٌ وليسَ بسَطحٍ ، وأَنْ كَانَ كلَّ خطِ ذا طولٍ وكلَّ سطح ذا عرض . وقَدْ نَجْزَ غرضُنَا من كتابِ الحدُودِ (١١١) قانوناً وتفصيلًا . (٢٠٠)

 $\Box$ 

<sup>(</sup>۱۹۷) انه، ط، ب.

<sup>(</sup>۱۹۸) نفرق، ذ.

<sup>(199)</sup> الحد، ط، ب، ذ.

<sup>(</sup>٢٠٠) في ص: «تم كتاب الحدود لحجة الاسلام ابي حامد، والحمد لله رب العالمين».

(ثانياً)

# کتاب المبین في شرح ألفاظ الحکماء والمتکلّمین

لسيف الدين الآمدي

#### الرموز :

س = نخطوط تونس ، برقم 1998. برقم 1999 عام . ق = نخطوط دمشق ، برقم 1999 عام . ل = نخطوط اسطنبول ، برقم 1799 .

د = صورة (س) في مكتبة المجمع العلمي العراقي ، ببغداد ، برقم ٤١/لغة .

م = النشرة الناقصة في مجلة «المشرق» ، ١٩٥٤ ، ٤٨ ص . 177 174

### كتاب المبين(١)

### في شرح الفاظ" لحُكَماءِ " والمُتَكَلّمِين

(السيف الدين ابي الحسن علي الآمدي)

[س ۱/ب. ق ۱/ب]

بسم الله الرحمن الرحيم < ربّ يسّر ولا تُعَسّر > ٠٠٠

][قال الشيخ الامام، حجة الاسلام، قوّام الشريعة، نـاصر الملّة، مفتى الفرق من واضح الحقّ من بالبراهين، سيف الدنيا والدين من العلّامة > ١٠٠٠،

(١) س، د: للمتمعن (!).

(٢) ق: شرح معاني. ل، م: شرح معاني الفاظ.

(٣) ق: الحكما.

(\$ - \$) كذا في س، د. ق: تأليف الشيخ الامام، حجة الاسلام، قوّام الشريعة، ناصر الملّة، مفتي الفرق، وواضح الحق بالبراهين، سيف الدنيا والدين، أبي الحسن علي بن علي (كذا !) الأمدي؛ تَغمَدُهُ الله برحمته، واسكنه فسيح جنته برأفته ورحمته. ل، م: تصنيف الشيخ الامام، العلاّمة سيف الدين أبي الحسن علي بن يوسف (كذا !) الأمدى؛ قدّس الله روحه.

(٥) + ق . س ، د : وصلّى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله ، وصحبه ، وسلم تسليماً . ل ، م : ما توفيقي إلاّ بالله وعليه توكّلْتُ .

(٦ - ٦) + س ، في قُ : مولانا الشيخ . . . والدين ؛ ـ ل ، م .

(٧) س ، د : الفن.

(٨)س ، د : واضع الطريقة.

(٩) س ، د : الدين والدنيا .

(۱۰) + ل، م.

ابو الحسن علي (١١) الأمدي ، (١١ ايده الله ، ونجح به المسلمين ، آمين ؛ وغفر له ، ولوالدينا ولجميع المسلمين (١): ][

#### < مقدمة >

اما بعد حمد الله حق حمده (۱۱)، المنعم بهدايته (۱۱) ؛ والصلاة والسلام (۱۱) على خيرة خلقه (۱۱) م محمد (۱۱) وآله وعترته ؛ فانه (۱۱) لم تـزل (۱۱) دواعي الهمة (۱۱) داعية ، ومبادي ع (۱۱) العـزيمة بادية ، الى خدمة المـولى ، الصـدر (۱۲) الفاضل ، الكامل (۱۲) رئيس العلياء ، سيد (۱۲) الفضلاء ، جمال الاسلام ، شرف الانام ، اسد الشريعة ذي المنزلة الرفيعة ، مرتضى الدين ، خاصة (۱۲) امير المؤمنين ؛ جمع الله به شمل العلوم والمناقب ، كـم أحله منها اعـلى (۱۲)

```
(١١) ق : ابو الحسن علي بن علي . ل ، م ابو علي الحسن بن يوسف .
```

<sup>(</sup>١٢ ـ ١٣) كذا في س ، ّ د . ل ّ ، م : قدُّسْ الله رّوحه ، ونوّر ضريحه . ـ ق .

<sup>(</sup>۱۳) حق حمله : .س ، د .

<sup>(</sup>۱٤) ل ، م : هدايته .

<sup>(</sup>١٨) ل ، م : اما يعد قانه .

<sup>(</sup>١٩) ق : يزل.

<sup>(</sup>٢٠) ق: النهمة.

<sup>(</sup>۲۱) س ، د : بداعی

<sup>(</sup>۲۲) ل ، م : الصديق.

<sup>(</sup>٢٣) ل ، م : الفاضل الحبر.

<sup>(</sup>۲٤) ل ، م : وسيد.

<sup>(</sup>٢٥) ق : خاصة.

<sup>(</sup>٢٦) س ، د : اعلا . ل ، م : على .

الاماكن والمراتب (٢٧) ، لشرف (٢٠) احسانه (٢١) الي ، و (٣٠) كرم امتنانه علي (٣٠) بخدمة (٢٠) سمية وهدية سنية من العلوم العلوية (٣٠) ، والآثار النفيسة (٢٠)؛ وما عساه ان يكون هو أُشّهُ ومبناه ، ومنه مبدؤ ه (٣٠) ، واليه منتهاه ؛ [س ٢/أ] حتى (٣٠) أشار ، أعلى (٣٠) الله مراتبه ، بوضع مختصر جامع لشرح معاني الألفاظ المُتدَاولَة في اصطلاح الحكماء والمتكلّمين ، ليكّون هداية للمبتدئين (٣٠) ، وتذكرة للمنتهين (٣٠) ، فأجِبْتُهُ (٣٠) ، مُسْرعاً الى خدمته ، (٣٠ وملبّياً لدعوته بوضع ما أشار اليه ، ونبّه عليه (٣٠) ؛ وسَمَيْتُهُ : المبين في شرح الفاظ (٣٠) الحكماء والمتكلمين . وقد جعلته مشتملاً على فصلين : الفصل (٣٠ الأول ، في عدة الألفاظ المشهورة ؛ حو > (١٠) الفصل (٣٠) الشاني ، في شرح معانيها ؛

```
(۲۷) س ، د : اماکن المراتب.
```

(٢٩) ق: اخائه.

(۳۰) ق : او.

(٣١) علي : (هـ) س ، د.

(٣٢) بخدمة : \_ ق.

(٣٣) ق: العلوم العملية . ل ، م : الامور العلمية .

(٣٤) ل ، م : النفسية .

(۳۰) ق: مبدأه . س ، د ، ل ، م : مبداه .

(٣٦) س ، د : حيتي.

(٣٧) ق: اعلي . س، د: أعلا . ل، م: عليَّ .

(٣٨) ق: للمبتدين . س ، د : للمبتدين . ل ، م : للمبتدي .

(٣٩) س ، د : لِلمنتهيين . ل ، م : للستهي .

(٤٠) ق : فإجَبْتُ.

(۱۱-٤۱) ـق.

(٤٢) ق : معاني .

(٤٣) الفصل - ل ، م .

(٤٤) ـ س ، د ، ق ، ل ، م : او .

(٥٤) + ل ، م.

<sup>(</sup>۲۸) س ، د : بشرف . ل ، م : ليشرك .

### الفَصْلُ الأوَّل في عدّة (١) الالفاظ المشهورة (١) في اصطلاح الحكماء والمتكلّمين

وهمو مثل قولهم :

التَّصَوْر، والتَّصْدِيق، [ق ٢/أ] والمطابَقة، والتَّضَمُن، والالْتِزَام، والمُفْرِد"، والمرحِّب، والاسم، والكلمة، والاداة"، والمتواطيء"، والمشكك، والمُشترك، والمجازي، والمترادِف، والمُتباين"، والكليّ، والمخزئيّ"، والذاتيّ، والعرضيّ، والجنس، والنّوع، والفَصْل، والخاصّة، والعَرض العام، والحدّ: الحقيقي، والرسمي، واللفظي؛ والموضوع، والمحمول، والمقدّم، والتالي؛ والقضيّة: الحمليّة"؛ والشرطيّة، والكليّة، والمحرودة المحسوصة، والمهملة، حوالمحصورة السرو،، والمحسورة المسرو،، والمحميّة والمحميّة "المسيطة"، والمحدولة، والعدميّة "المسيطة"،

(۱) ل ، م : عدد.

(٣) س ، د : المجرد.

(٥) ل ، م : التواطؤ .

(٦) ق: المتباثين.

(٧) ق: الجزؤي.

(٨) ل ، م : الجملية.

(٩) ق : الجزءية.

(١٠) المهملة ق : ؟ ر ؛ صح (هـ) . ل ، م : المهملة المحصورة . المحصورة : ـق ، س ، د.

(١١) س ، د : القضية والبسيطة . ق : القضية البسطية .

(١٢) العدمية : ـ ل ، م.

<sup>(</sup>٢) في م ؛ اقترح كوتش وخليفة عنواناً مستقلًا لهـذا الفصل ، هكـذا: < الفصل الاول : في عدد الالفاظ المشهورة > ؛ ثم كررا في اول السطر : الفصل الاول في عدد الالفاظ المشهورة في اصطلاح الحكهاء والمتكلّمين .

<sup>(</sup>٤) س ، د : الاسم والفعل والاداة والكلمة . ق : الاسم والكلمة والاداة ل ، م : الاسم والاداة والكلمة .

والموجهة، والمطْلَقة؛ والواجب، والممكن، والمُمتْنِع، والتناقض (١١)، والتعاكس؛ والقياس، والاقتران، والاستثناء، والمقدمة، والمطلوب، والنتيجة؛ والحدّ الاكبر، والحدّ الاصغر، والحدّ الاوسط؛ والمقدّمة الكبرى، والنتيجة؛ والحدّ الاكبر، والشكل، والقياس المركّب، وقياس الدّور (١١) وعكس القياس، وقياس الخُلْف، والقياسات المتقابلة (١١) والاستقراء، ﴿ والقياسات المقاومة ﴾ (١١)، والتّمثيل، ﴿ والفراسة ﴾ (١١)، والدليل، والضمير، والعلامة، (١١) والمصادرة على (١١) المطلوب؛ والبرهان، ﴿ و الفياس ﴾ الجدليّ، والخطابيّ (١١)، والشّعريّ، والسوفسطائيّ (١١)؛ والأوليات، والمساهدات، والموليات، والموسيات، والمساوميّات، والمسلمات (١١)، والمسهورات، والمقبولات، والمنظنونات (١١)، والمسلمات (١١)، والمشهورات، والمقبولات، والمنظنونات (١٠)،

<sup>(</sup>۱۳) التناقض : س ، د ، ق . ل : التناقض . اصلحها كوتش وخليفة : التناقض (انظر : م ، ۱۷۰ ، س ۱۷ ، هـ ۱).

<sup>(</sup>١٤) قياس الدور : ـ س ، د.

<sup>(</sup>١٥) ق: المتقابلات.

<sup>(</sup>١٦) والقياسات المقاومة : + ع ؛ انظر الفصل الثاني . والفراسة : + س ، د.كتب ناسخ س في الهامش وانظر ما معنى الفراسة؟ فاني هكذا وجدته في المنتسخ منه ؛ والله اعلم بالصواب، قارن الفصل الثاني بعد ، هـ ٣٧٠ .

<sup>(</sup>١٧) ق : العلاقة.

<sup>(</sup>۱۸) س ، د : عن.

<sup>(</sup>١٩) س ، د : والجدل الخطابي . ق : والجلي والخطابي ل ، م : والجدلي والخطابي .

<sup>(</sup>٢٠) ل ، م : السوفسطاي . ق : (ر) الوقسطاني ؛ (هـ) السو. . .

<sup>(</sup>٢١) ل ، م : الفطرية والقياس . س ، د : النظرية للقياس.

<sup>(</sup>۲۲) س ، د : البخريات . ولعلها: التجريبات ؟ وصوابه : التجريبات انظر الفصل الثاني ، بعد ، هـ ٤٣٣ .

<sup>(</sup>۲۳-۲۳) ـ ق.

<sup>(</sup>٢٤) س ، د : المسلمة .

<sup>(</sup>٢٥) ـ س ، د.

والمشبّهات (۱۱) ، والمخيلات (۱۱) ؛ ومبادي العلوم ، ومسائلها ؛ [ق ٢/ب] والطّبع ، والطبيعة ، والحركة ، والسّكون ، والسّرعة ، والبطء (۱۱) والنّدة ، والضّعف ، والمكان ، والحيّز ، والخلاء (۱۱) ، والزمان ، والآن ، والنّب والتّماس (۱۱) ، والتّماس (۱۱) ، والتّماس (۱۱) ، والتّماس (۱۱) ، والطّرفيّة (۱۱) ، والنّهاية (۱۱) ، والوسط (۱۱) ، والطّرفيّة (۱۱) ، والمناية ، [س ۱۲] واللانهاية (۱۱) والجهة ، والعالم ، والفّلك ، والنّار ، والمواء (۱۱) ، والمراب ، والرطوبة ، والاستحالة ، والكون ، والفساد ، والحرارة ، والبرودة (۱۱) ، والمرّب ، والمراب ، والماء ، والله والنّب والمرّب ، والمراب ، والمراب ، والمراب ، والماء ، والله والمنّ (۱۱) ، والمراب ، والمراب ، والمراب ، والمراب ، والمراب ، والماء ، والماء ، والمراب ، والمرب والمرب ، والمرب وال

(۲٦) س ، د : المشاهدات.

(۲۷) س ، د : المنحلات ق : المختلات ل ، م : التخيلات.

(٢٨) ق : البطؤ . س ، د : النظر .

(۲۹)ق،س،د،م، ل: الخلا.

(٣٠) ق : الثناءي . س ، د : السؤال . (انظر الفصل الثاني ، بعد ، هـ ٥٣٦).

(٣١) س ، د : الالتماس.

(٣٢) س ، د : والالتفات والتداخل . ق ، ل ، م : والالتصاق والتداخل.

(٣٣) + س ، د ؛ في الاصل : الالتصاق ؛ والتصحيح عن ما يذكره المؤلف في الفصل الثاني .

(٣٤) س ، د : والربط . وسيأتي ذكرها في الفصل الثاني بحسب (س) : الربط ؛ لكن (ق) : الواسطة ؛ فمصطلح (الوسط) هو المطلوب ؛ (انظر، الفصل الثاني ، بعد ، هـ ٥٥٠) .

(٣٥) كذا في : س ، د . ق : الطرف ومع وفرداي . ل ، م : الطرف معا وفرادي .

(٣٦) س ، د : الانتهائية . ق ، ل ، م : لا نهاية .

(٣٧) ق : الهوي . ل ، م : الهوى.

(٣٨) ق ، ل ، م : البرودة والحرارة.

(٣٩) ق ، ل ، م : الغلط.

(٤٠) س ، د ، ل ، م : اللزوجة (قارن الفصل الثاني ، بعد ، هـ ٥٨٩).

(13)ق : الهس. س ، د : الماس والحس . ل ، م : الهشاشة والجس . كذلك تردعلى (14)ق : الهس) ، تبعا لقراءة ق ، في الفصل الثاني ، وصحيحها ما اثبتناه ؛ انظر : ابن سينا ، رسالة في الحدود (تسع رسائل، القاهرة ١٩٠٨/١٣٢٦)، ص ٩٧ س ٩.

والامتزاج، والنّمو، (") حوالذبول > (")، والتخلخل، والتّكاثف (").
ومن ذلك: النّفس الفَلَكِيّة (") والنّباتية، والحيوانية، والانسانية؛
والحياة (")، والقوّة الغاذية (") < والهاضمة، والماسكة، والدافعة > (")،
والنّامية، والمُولّدة (")؛ < والحاسّة > ("): السّمع، والبصر، والشّم،
والنّوق، واللمس (")؛ والحسّ المُشْتَرك؛ والمُصَورة (")، والمُتَخيّلة (")؛
والموهميّة، والحافيظة، والنّظريّة، والعَمَليَّة؛ والعقل، والرُّوح؛
والجَوْهر، وما ينقسم (") اليه من ("): البسيط < كالعقل، والنفس،
والمادّة، والصورة >، (" والمركّب < كالجوهر الفرد، والجسم > ،

<sup>(</sup>٤٢) ل ، م : النمو والذواء (قصر) كذا ا

<sup>(</sup>٤٣) + ق.

<sup>(</sup>٤٤) س ، د : المحلحل والتكاثف . ل ، م : التخلخل والتكاثف ق : التخلخل والتكاثف . . والدبول والتكاثف . .

<sup>(</sup>٤٥) كذا في ق ، ل ، م . وقد غلط الناسخ في س (= د) ، فقدم وانقص اضاف على ما سيأتي ، هكذا : (... والتكاثف ، والماسكة ، الدافعة ، والنامية ، والمولدة ، والحاسة ، والنفس مدرك الفلكية ...) وعلى هذا سنستند في اصلاح النص في ق ، ل ، م ، بعد.

<sup>(</sup>٤٦) ق : الحيوه .

<sup>(</sup>٤٧) س ، د : والقوة والغالم به .

<sup>(ُ</sup>٤٨) الهاضمة: + س، د. الماسكة والدافعة: + س، د (كما في هامش ٤٠، قبل)؛ انظر الفصل الثاني، بعد.

<sup>(</sup>٤٩) كذا في ل ، م . ـ س ، د . ق : النامية والمؤكدة.

<sup>(</sup>٥٠) + س ، د (كما في هامش ٤٥ ، قبل ).

<sup>(10)</sup> اللمس : \_ س ، د . والتسلسل في الفصل الثاني : اللمس الذوق ، الشم ، السمع ، البصر .

<sup>(</sup> c) س ، د : الصورة . ق : الضرورة .

<sup>(</sup>٥٣) ق: المستخلية.

<sup>(</sup>٥٤) س ، د ، ق : العلمية .

<sup>(</sup>٥٥) ل ، م : يقسم.

<sup>(</sup>٥٦) من : \_ ل ، م.

<sup>(</sup>٥٧-٧٥) -ق.

والعَرَض < كالنقطة ، والخطّ ، والسّطح > ؛ وما ينقسم اليه كلُّ واحدٍ من هـذه الاقسام من : الكم ، والكيف ، والاضافة ، والأيّن ، ومتى ، والمُلْك ، والوَضْع ، وان يفعل ، وأن ينفعل  $^{(n)}$  ؛  $^{(n)}$  وما ينقسم اليه  $^{(n)}$  الواحد والكثير  $^{(n)}$  ؛ والتقابل وأقسامه ؛ والمتقدّم < ومعناه وأقسامه > ، والمتأخّر ومعناه  $^{(n)}$  وأقسامه  $^{(n)}$  ؛ < والعِلَّة  $>^{(n)}$  ، والفاعل ، والمادّة ، والمعنول  $^{(n)}$  ، والعنصر ، والأسطّقُ  $^{(n)}$  ، والرّكن ، والصّورة ، والغاية  $^{(n)}$  ؛ والمهول  $^{(n)}$  ، والبّختُ  $^{(n)}$  والمتفاق ، والمثل والمثال  $^{(n)}$  ، والتعليمات ؛ [ق  $^{(n)}$  أ] والقديم ، والحادث ؛ والحقّ ، والصّدق ، والباطل ، والتّام ، والنقص ؛ والعِلْم ، والقدرة ، والارادة ، والكلام ، والحياة  $^{(n)}$  ، والسّمع ، والبصر ،

(٦٠) س ، د ، ل ، م : الوحدة والكثرة .

(٦١) ق : ومع .

(٦٢) س ، د : اقصامه .

(٦٣) انظر ، النص ، الفصل الثاني ، قبل هامش ٨٧٤.

(٦٤) س ، د : الهيولا . ق : السهولي . ل ، م : الهيولي .

(٦٥)س، د: الاستقطس. راجع ما سنقوله في الفصل الثاني، هامش ٨٨٢؛ وقارن: بدوي ، خريف الفكر اليوناني، ط ٤، ص ١٦٢؛ وغواشون، فلسفة ابن سينا، ص ٦٤ـ٦٥.

(٦٦) الغاية : كذا في كل السخ ؛ ولا ترد في الفصل الثاني ، بعد، فلاحظ.

(٦٧) س ، د ، ق : البحث.

(٦٨) والمثال : ..ق ، ل ، م . س ، د : المثال والخال.

(٦٩) ق ، ل ، م : الحيوة.

<sup>(</sup>٥٨)-ق. س، د: وفعل وانفعل. وقد رجّحنا استعمال الفاراي في مقولاته؛ انظر: (٥٨)-ق. س، د: وفعل وانفعل. وقد رجّحنا استعمال الفاراي في مقولاته؛ انظر: Dunlop, D.M. Islamic Quarterly, (London 1959), vol. V. pp. 24-25 والفعل action والانفعال action تردان بحسب الترجمة العربية القديمة لمنطق ارسطو (تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوي، القاهرة، جـ ١ ص ٣٨ = ط. بيروت ٣٨ • لا ٣٨ • ٣٨ • أورن : The Works of Aristotle, ed. W.D. Ross, Oxford ٣ • أورن : ٣٨ • ٣٨ • ٣٨ • ٣٨ • ٣٨ • ٣٨ • ٣٨ • University Press, Oxford 1928, vol. I, p. 11.

<sup>(</sup>٥٩) ل، م: النيه والواحد. س، د: اليه كل واحد من هذه الاقسام والمركب والعرض. ق: اليه من كل واحد من هذه الاقسام والمركب والعرض.

والصّفَة < الحكمية > (٢٠)، والاحوال (٢٠)، والسّعادة (٢٠)، والشقاوة ، والحَشْر ، والاعادة ، و النّبوة ، والمُعْجِزَة (٢٠٠) ؛ والعِلْم الطّبيعي (٢٠)، والعلم الألهي (٢٠)، والعلم الكُلِّي . وهذا ما أردنا ذكره (٢٠) من عدد الالفاظ المشهورة عند (٢٠) الحكماء والمتكلّمين ؟ آوالله الموقّق والمعين آله (٢٠٠).

<sup>(</sup>٧٠) \_ كل النسخ ؛ انظر الموضع المناظر في الفصل الثاني بعد.

<sup>(</sup>٧١) س ، د : والحالة . ق : الحالية . ل ، م : الحالية . انظر الفصل الثاني : الاحوال .

<sup>(</sup>۷۲) ؟ س ، د.

<sup>(</sup>٧٣) ق ، ل ، م : النبوات والمعجزات.

<sup>(</sup>٧٤) والعلم الطبيعي : ـ ق.

<sup>(</sup>٧٥) ل ، م : الالآمى .

<sup>(</sup>٧٦) ل ، م : ما اردنآه.

<sup>(</sup>٧٧) ق ، لُ ،۴: في عرف.

<sup>(</sup>۸۷) + ل ، م.

## الفَصْلُ الثَّانِ فِي شَرْحِ < الأَلْفَاظِ و > مَعَانِيْهَا(١)

أمّا التَّصَوُّرُ ؛ فعبارة عن حصول صورة مُفْردٍ ما الله في العقل ؛ كالجوهر ، والعَرَضِ ، ونحوه .

وَأَمَّا ٱلتَّصْدِيقُ ؛ فعبارة عن حُكْم العقل بنسبة " بين مفردَيْن ، ايجاباً أو سلباً ، ( ؛ على وجه يكون مُعَبّراً ، ؛ كالحُكُم ( وبحدوث العَالَم ووجود الصَّانِع ) ، ونحوه .

وَأَمَّا دَلَالَةُ الْمُطَّابَقَةِ (٢) ؛ فعبارة عن دلالة اللفظ على (٢ ما وُضِعَ له ؛ كدلالة الانسان على الحيوان النّاطق ، ونحوه .

وأمّا دلالة التَّضَمُّنِ ، فعبارة عن دلالة اللفظ على ، جزء موضوعه ؛ كدلالة الانسان على الحيوان وَحْدِهِ ( ، ) أو ( ) على ( ) النَّاطِق وَحْدِهِ ( ) .

وأمّا دلالة الالتزام ، فعبارة عن دلالة اللفظ على ما هو خارج عن معناه بواسطة انتقال الذهن من (١١) مدلول اللفظ الى الامر الخارج ؛ كدلالة لفظ

<sup>(</sup>١) في م؛ اقترح كوتش وخليفة عنوان: <الفصل الثاني في شرح معانيها>؛ مكررا لما هو موجود في نص ل؛ كذلك وجدناه في: س، د، ق. الالفاظ و: + ع، للتفسير والايضاح.

<sup>(</sup>٢) س ، د : مفردة .

<sup>(</sup>٣) ل ، م : يشبه.

<sup>(</sup>٤-٤) ـ ق . معبرا : معرا : س ، د ، مفيدا : ل ، م .

<sup>(</sup>٥٥٥) ل ، م : بوجود الصانع وحدوث العالم.

<sup>(</sup>٦) س ، د : المصابقة .

<sup>(</sup>٧-٧) - (ر) ق ؛ + (هـ) ق.

<sup>(</sup>٨) ق: وحدُّه.

<sup>(</sup>٩) س ، د ، ل ، م : و.

<sup>(</sup>۱۰) على : -ق.

<sup>(</sup>١١) ل ، م : عن.

الانسان على الكاتِب [س ٤/ أ] والضَّاحِك ١١١) ، ونحوهما ١١٠ .

وأمّا الْمُفْرَد؛ فعبارة عن ما<sup>(۱۱)</sup> يدلُّ (۱۱) على معنى ، ولا جُزْءَ (۱۱) له (۱۱) يدلّ على معنى ، ولا جُزْءَ (۱۱) له (۱۱) على معنى (۱۱) أصلًا ، حتى (۱۱) < يُقال > (۱۱) هو جنزؤ ه (۲۱) ؛ كالانسان والفَرَس ، ونحوهما (۱۱) .

وأمّا المُركّب ؛ فعبارة عن ما(٢٢) يدلُّ على معنى ، ولـه جزءٌ(٢٢) دالُّ عـلى جـزء(٢٠) ذلك المعنى ؛ (٢٠) [ق ٣/ب] كقـولنا : العـالم حادثُ ، والانسـانُ حيوانٌ ، ونحوهما(٢١) .

وأمَّا الاسم ؛ فعبارة عن < مُفْردٍ >٢١٠ ما ١٨١ ، مَدْلُولُهُ صالحٌ لأنْ٢١٠

(١٢) ل ، م : العاقل.

(١٣) ق ، ل ، م : ونحوه.

(١٤)ق، ل، م: عها.

(١٥) ل ، م : دلّ .

(١٦) ق : معني ولا جزؤ . س ، د : معنا ولا جزء.

(۱۷-۱۷) ـ س ، د.

(١٨) ق : حين ما . ل ، م : من حيث.

(۱۹) + س، د.

(۲۰) س ، د : جزء . ق : جزوه .

(٢١) ق ، ل ، م : نحوه.

(٢٢) ق ، ل ،م: عها.

(۲۳) ق : جزؤ .

(۲٤) ق : جزوء.

(۲۰) س ، د : المعنا.

(۲٦) ل ، م : نحوه.

(۲۷) مفرد : + (ع).

(٢٨) س ، د : فعبارة عن ما . ق ، ل ، م : فعبارة عما.

(٢٩) ق: لا.

يكون أَحَدَ جُزْأَيْ (٣٠) القضيّة (٣) الخبريّة (٣) ، ولا تُلْزِمُهُ (٣) < نِسْبَةُ >(٣) زمانٍ خارج عنه ؛ وذلك كَزَيْدٍ وعَمْروٍ ، ونحوهما (٣) .

وَأَمَّا الكلمة (٣٠٠) ؛ فَعَبَّارة عَنَّ < مُفْرَدٍ > ما(٣٠٠) ، مَدْلُولُهُ صالحٌ لانْ (٣٠٠) يكون أحد جزأي (٣٠٠) الفضيّة (١٠٠٠) الخبريّة (١٠٠٠) ، وتُلْزِمُهُ (١٠٠) < نِسْبَةٌ > (٣٠٠) الحَدَثِ والزّمان ؛ كـ < قولنا > : قامَ (١٠٠٠) ، وقَعَدَ ، ونحوه .

وَأُمَّا الاداة ؛ فعبارة عن مأن يدلُّ على معنى (أن لا يستقلُ بجعله أحد جُرْأًيْ (أن) القضيّة الخبريّة (١٠) ، (أن كمان لا يكون صالحاً لِلْمُسْنَدَيْن المَدْكورين أن ؛ كَمِنْ ، وفي ، وعَنْ >(١٠) ، وعلى ، ونحوها (١٠) .

```
(٣٠) س ، د : جزءي . ق : جزؤي . ل ، م : جزئي .
```

<sup>(</sup>٣١) ق: القصية.

<sup>(</sup>٣٢) س ، د : الجزءية .

<sup>(</sup>٣٣) س ، د ، ق : فلا يلزمه . ل ، م : ولا يلزمه.

<sup>(</sup>٣٩) س ، د : جزءي . قُ : جزؤي . ل ، م : جزي .

<sup>(</sup>٤٠) القضية : ـ س ، د.

<sup>(</sup>٤٨) س ، د : الجزءية .

<sup>(</sup>٤٩-٤٩) ـ ل ، م للمسندين : ق : للمعنيين.

<sup>(</sup>٥٠) + ل ، م.

<sup>(</sup>٥١) ونحوها : ـق . س ، د : نحوها . ل ، م : ونحوه .

وأمّا الْمَتَوَاطِيء (٢°)؛ فعبارة عن ما يدلُّ على أشياء (٢°) فوقَ واحدٍ باعتبار معنى واحد ، لا اختلاف (٢°) بينها فيه (٥°) ؛ كالحيوان بإزاء (٢°) الانسان ، والفَرَس ، ونحوه (٧°) .

واَمّا المُشكَك (١٠٠٠)؛ فعبارة عن ما يدلُّ على أشياء (١٠٠٠) فوقَ واحدٍ باعتبار معنى واحد ، مختلفة (١٠٠٠) فيها بينها فيه (١٠٠) (١٠٠ شدَّةً ، أو ضعفاً ، أو تقدّماً ، أو تأخّراً ٢٠٠ ؛ كاطلاق لفظ الابيض (١٠٠) على الثلج والعاج (١٠٠) ، و < لفظ > الموجود على الجوهر والعرض .

وَأَمَّا الْمُشْتَرَكُ ؛ فَعَبَارَةَ [س ٤/ب] عن لفظ واحدٍ يدلُّ على أشياء فوق واحد بإعتبار ١٠٥٠ جهة واحدة ؛ كلفظ العَيْنُ ، ١٦٠٠ و نحوه .

(٥٢) ل ، م : المتواطؤ . ق (هـ) : لعلَّه المتواطي كما وقع في عدَّ الالفاظ المشهورة .

(٥٣) ل ، م : الاشياء.

(٤٥) س ، د : لاخلاف.

(٥٥) فيه : ـق.

(٥٦) ق : بازء.

(٥٧) ل ، م : غيره.

(٥٨) ق : المشكّل.

(٥٩) س ، د : بدل . ل ، م : الاشياء .

(٦٠) س ، د : مختلف . ق ، ل ، م : يختلف.

(٦١) فيه : -ق.

(٦٢-٦٢) س ، د : شدة او ضعف او تقدم او تأخر . ق ، ل ، م : بشدّة او ضعف او تقدم او تأخر.

(٦٣) ق: الاييض.

(٦٤) س ، د : الملح والعاج . ل ، م : العاج والثلج.

(٦٥) ل ، م : لا باعتبار . س ، د : نا باعتبار .

(٦٦) ق : كلفظ العين والعدو . ل ، م : كلفظ العين والقرء . يلاحظ هنا القاموس (مادة : عين ) بخصوص تعدد معاني لفظ العين ، مثلا : عين البصر ، الانسان ، الماء ، الركبة ، الشمس ، الدينار ، الجاسوس ، الديابان ؛ الخ .

وأمّا المجازي ؛ فعبارة عن (١٧٠) ما يُطْلَق (١٨٠ على شيء (١١٠ ، يكون (١٠٠٠ المُطَلَق عليه < غَيْرُهُ > (١٧٠) في الحقيقة ؛ كالأسد بإزاء (١٧٠ الانسان ، والحمار بإزاء (١٧٠ البليد ، وِنحوه .

وأمَّا المُتَرَادِف ، فعبارة عن اختلاف الألفاظ(٢٠) مع آحــاد(٢٠) المدلــول ؛ كالليث والأسد ، والخَمْر(٢٠) والعُقَار ، < ونحوه >(٧٠) .

وَأَمَّا الْمُتَبَايِن ( ٢٨٠ ؟ فعبارة عن الأَلْفاظ [ق ٤ / أَ] المُخْتَلِفَة ( ٢٠٠ الدّالة على المدلولات المختلفة ( ٢٠٠ ) كالانسان ( ١٠٠ ) والفَرَس ، ونحوه .

وأُمّا الكُليّ ؛ فعبارة عن معنى مُتَّحِدٍ صالَح لأنْ يشترك فيه(٨٠٠ كثيرون ؛ كالانسان ، والفرس ، ونحوه .

وأمَّا الجُزْئِيِّ (٨٠٠) ؛ فعبارة عن < لَفْظٍ > ما ، مَفْهُومُهُ غيرُ صالح ِ لأنْ (١٠٠)

```
(٦٧) س ، د : على.
```

<sup>(</sup>۲۸) ل ، م : یدل.

<sup>(</sup>٦٩) س، د: شيئين.

<sup>(</sup>۷۰) س ، د : يكن . ق : و . ل ، م : سوى.

<sup>(</sup>٧١) ق ، ل ، م : المطلق به . عليه : ...ق . غيره : +ق.

<sup>(</sup>٧٢) ق : بازء.

<sup>(</sup>٧٣) ق : بازء .

<sup>(</sup>٧٤) س ، د : الالفاظ المتباينة.

<sup>(</sup>٧٥) س ، د : احاد . ق ، ل ، م : اتحاد.

<sup>(</sup>٧٦) ل ، م : الحمر.

<sup>(</sup>۷۷) + ل ، م.

<sup>(</sup>٧٨) ل ، م : المتباينة . ق : الالفاظ المتباينة .

<sup>(</sup>٧٩) المختلفة : ؟ اول (ر) ق.

<sup>(</sup>۸۰-۸۰) ـ ق.

<sup>(</sup>۸۱) س، د: کالاسد.

<sup>: (</sup>۸۲) س ، د : يشتركفيه.

<sup>(</sup>۸۳) س ، د : الجزءي . ق : الجزؤي . ل ، م : الجزيّ.

<sup>. (</sup>۸٤) س ، د ، ق ، ل ، م : ان.

يَشْتَرِكُ ( ( ( ) فيه كثيرون ؛ كَزَيْدٍ ، وعمرو ؛ وكذلك كلَّ ما وقع في امتداد ( ( ) الاشارة اليه . وربما يُطْلَق ( ( ) ففظ الجزئي ( ( ) على ما يُقال عليه وعلى غيره كُلِّ آخر ( ( ) ) ؛ سَوَاء ( ( ) كان صالحاً لانْ يشترك فيه كثيرون ، كالانسان والفَرس بالنسبة الى الحيوان ؛ أو غير صالح ، كزيدٍ وعمرو بالنسبة الى الانسان .

وأمّا الذّاتيّ ؛ فعبارة عن ما يُقالُ على شَيء ، وهو سابقٌ في (١٠) الفَهْم على ذلك الشّيء (١٠) المقول عليه مِنْ ضرورة فَهْمِهِ ؛ كالحيوان و(١٠) النّاطق بالنّسبة الى الانسان . [س ٥/ أ]

وأمّا العَرَضيّ ؛ فعبارة عن ما يُقال على شيء ، وفَهْمُهُ غير ضروروي السَّبْق من فَهْم ذلك الشيء عليه ؛ كالاسْود والابيض بالنسبة الى الانسان والفَرَس ؛ وسواء كان جوهراً في نفسه كالمثال المذكور ، او عرضاً مقابلاً للجوهر كالسّواد والبياض ، ونحوه (١٠) .

ُ وَأَمَّا الجِنْسُ ؛ فَعَبَارَةَ عَن ذِكْرِ<sup>(١٠)</sup> أَعَمِّ كُلِّيَتْين<sup>(١١)</sup> مَقُولَيْنُ فِي جُـوابِ : مَا هُوَ ؛ كَالْحِيُوانَ بِالنَّسِةَ الى<sup>۱۷</sup> الْانسان .

وأمَّا النَّوع ؛ فعبارة عن ﴿ ذِكْر > أَخَصَّ ١٨١) كُلِّدِينْ ١٩١٠ مقولين في

```
(۸۵) ل ، م : يشرك.
```

<sup>(</sup>٨٦) س، د: ابتداء.

<sup>(</sup>۸۷) ل ، م : اطلق.

<sup>(</sup>٨٨) س ، د : الجزءي . ق : الجزؤى . ل ، م : الجزي .

<sup>(</sup>۸۹) س ، د : اخر ، ل ، م : اخر .

<sup>(</sup>٩٠) ق : سوا . ل ، م : سور ن .

<sup>(</sup>٩١) ق : من.

<sup>(</sup>٩٤) س ، د : على فهم الثاني.

<sup>(</sup>٩٣) س ؛ د : او.

<sup>(</sup>٩٤) ل ، م : ونحو هذا.

<sup>(</sup>٩٥) ذكر: ـ ل، م.

<sup>(</sup>٩٦) ق : كلين.

<sup>(</sup>۹۷-۹۷) + (هـ) ق.

<sup>(</sup>٩٨) س ، د : اخطر.

<sup>(</sup>٩٩) ق : كلين . س ، د : كليتين .

جواب: ما هُوَ؛ كالأنسان (۱۰۰ بالنّسبَة (۱۰۰ الى الحيوان ۱۰ وربّما قيل النّوعُ على (۱۰۰ ما يُقال على كثيرين مختلفين بالعَرَض في جواب: ما هُوَ؛ كالانسان بالنسبة الى زَيْدٍ، وعمروٍ، ونحوه.

وأمّا الفَصْل؛ فعبارة عن ما يُقال على كُليّ (١٠٣) واحد قولًا ذاتياً ؛ كالنّاطق (١٠٠) بالنسبة الى الانسان .

وأمّا الخاصّة ؛ فعبارة عن ما يُقال على كُليّ (١٠٠ واحد [ق ٤/ب] قولاً عَرَضِيّاً ؛ كالكاتب (١٠٠ بالنّسبة (١٠٠ الى الانسان .

وأمّا العَرَضُ العام ؛ فعبارة عن ما(١٠٠ يُقال على كثيرين مختلفين بالحقائق قولًا غير ذاتيّ ؛ كالاشود والابيض بالنّسبة الى الانسان والفَرَس .

وأمَّا الحَدُّ ؛ < فهو إمَّا حقيقي ، أو رَسْمِيّ ، أو لَفْظِيّ :

فأمّا الحقيقي > (١٠٠٠)؛ فعبارة عن ما يقع تمييزا للشيء (١١٠٠) عن غيره (١١٠٠) بذاتيّاته؛ [س ٥/ب] فإنْ كان مع ذِكْرِ جميع الذاتيّات العامّة والخاصّة (١١٢٠)،

(۱۰۰) كالانسان : ـ س ، د . ق : كالحيوان .

(١٠١) بالنسبة: -ق.

(۱۰۲) على : ـس، د .

(۱۰۳) س، د، ل، م: کل.

(١٠٤) كالناطق : ـ ق .

(۱۰**۵**) کلی : ـ س ، د .

(١٠٦) ق : عرفياً كالكاتب . ل ، م : عرضيا كالكاتب والعاقل .

(۱۰۷) س ، د : بالنسجة .

(۱۰۸) س ، د ، ل ، م : فعبارة عها . ق . : فها .

(١٠٩) + ع ، يقتضيها السياق .

(١١٠) ق ، ل ، م : يميز الشيء .

(١١١) عن غيره: ' ـ ل ، م .

(١١٢) والخاصة : ـ ل ، م .

فَتَامُّ كَحَدَّ (۱۱۱ الانسان (۱۱۱ بانّه الحيوان النّاطق؛ وإلّا فناقِصٌ كَحَدِ (۱۱۰ > كَتَامُّ كَحَدِ (۱۱۰ ) > الانسان > بأنّه الجوهر النّاطق (۱۱۱ ) ، او النّاطق فقط (۱۱۱ ) .

وأمّا الرَّسْمِيّ ؛ فعبارة عن ما يُميّز الشّيء عن غيره تمييزاً غير ذاتيّ . وتمامه ونقصانه كتمام (۱۱۱ الحدّ الحقيقيّ ونقصانه . فالتّامُّ (۱۱۱ منه كَرَسْمِ الانسان بأنه الحيوان الكاتب ؛ والنّاقص ، بأنّه (۱۱۱ الجوهر الكاتب ، أو الكاتب فقط .

وأمّا اللفّظِيّ؛ فعبارة عن ما فيه شَرْحُ دلالة اسْم على معناه ، وذلك اتّما . يكون بالنسبة (١٢٠) الى الجاهل ، بدلالة اللفظ العالم بنفس المدلول (١٢٠) وهو امّا انْ يكون بتبديل (١٢٠) لَفْظِ (١٣٠) بلفظٍ هو اشهر عند السّائل ، كتبديل لَفْظِ (١٣٠) الليث بالاسد ؛ او بالحدّ الكاشف عن المعنى .

<sup>(</sup>۱۱۳) س ، د : الححد .

<sup>(</sup>١١٤) س ، د : للانسان .

<sup>(</sup>١١٥) س ، د : الحد . ق ، ل ، م : كحده .

<sup>(</sup>۱۱۱ ـ ۱۱۱) ـ ق .

<sup>(</sup>١١٧) ق ، ل ، م : بما به تمام .

<sup>(</sup>۱۱۸) س ، د : والتام .

<sup>(</sup>۱۱۹) س ، د : انه .

<sup>(</sup>۱۲۰) س ، د : بالنسبية .

<sup>(</sup>١٢١) سَ ، د : بنفسه للمدلول . وفي ق : العَالَم (= مفتوحة اللام = Universe ) !

<sup>(</sup>۱۲۲) ل ، م : بدل .

<sup>(</sup>١٢٣) لفظ: ـ ل ، م .

وأمّا الموضُوع؛ فهو(۱۲۰) مايُحْكُمُ عليه بشيء آخر: انه هو، او(۱۲۰ ليس هو(۱۲۰)؛ كما في الانسان (۱۲۰) من قولنا: الانسان حيوان، او(۱۲۰): الانسان ليس بحجر(۱۲۰). وفي مقابلته، المحمول؛ وهو(۱۲۰) مايُحْكُمُ به على شيء آخر: الدرائة هو، او (۱۳۱) ليس هو؛ وهو مشل الحيوان والحجر في(۱۳۱ المثالين المذكورين.

وقد(١٣٢) يُقال الموضوع(١٣١) بالاشتراك [ق ٥/ أ] على ما بيّناه، وعلى موضوع [س ٦ / أ] العِلْم، وموضوع العَرَض: وأمّا موضوع العِلْم؛ فهو(١٣٠) الشيء الذي يَبْحَثُ في ذلك العِلْم عن(١٣١) أحوالهِ العارضة لِذاته؛ كَبَدَنِ(١٣٧) الانسان بالنّسبة(١٣٨) الى عِلْم الطّب، والمقدار بالنّسبة الى عِلْم الهندسة. وأمّا(١٣١)

```
(۱۲٤) س، د: هو.
```

(١٢٩ ـ ١٢٩) س، د: وهو في مقابلته اما المحمول هو. ق: وفي مقابلته المحمول فهو. ل، م: وهو في مقابلة المحمول وهو.

(۱۳۰) ق: بانه.

(۱۳۱) س، د: و.

(۱۳۲) في: -ق.

(۱۳۳) ل، م: فقد.

(۱۳٤) س، د: بالموضوع.

(۱۲۵) س، د: هو.

(۱۳٦)ل، م: س.

(۱۳۷) س، د: لجلال.

(۱۳۸) بالنسبة: ـ ل، م.

(١٣٩) ل، م: وما.

<sup>(</sup>۱۲۵) س، د: و.

<sup>(</sup>١٢٦) هو: ـل، م.

<sup>(</sup>١٢٧) الانسان: ـق.

<sup>(</sup>۱۲۸) س، د: و.

موضوعُ العَرَض؛ فهو(۱۰۰ عبارة عِن المَحَلِّ (۱۰۰ المقوّم بذاتهِ لما يحلُّ فيه(۱۰۰) > وسواء كان ذلك المحلّ جوهراً، كالجسم بالنسبة الى الحركة؛ أو عَرَضاً > النسبة الى السّرعة والبُطْءِ(۱۰۰ وربما أُطْلِق على المادة حالة إقترانها(۱۰۰ بالصورة المُمْكِنَةِ لها، كما سنبيّنهُ بعد.

وأما المُقَدَّم؛ فعبارة عن < ما >(١٤١) حُكِمَ بملازمة (١٤١) غيره له، و(١٤١) اتصاله به، او بِسَلْبِ ملازمة غيره له حكماً مشروطاً؛ كقولنا(١٤١): إنْ كانت الشّمسُ طالعة >(١٠١) فالنّهارُ الشّمسُ طالعة >(١٠١) فالنّهارُ موجودٌ. وأمّا التّالي؛ (١٠١ فما حُكِمَ بملازمته لغيره، أو بِسَلْبِ(١٠١) ملازمته حكماً مشروطاً؛ كقولنا: فالنّهارُ موجودٌ، من قولنا: إنْ كانت الشّمسُ طالعةً فالنّهارُ موجودٌ ١٠١).

وأمَّا(١٥٥) القضيَّة الحَمْلِيَّةُ(١٥٠)؛ فعبارة(١٥٥) عن ما كان حُكْمُ (١٥٦) النَّسبة

```
(۱٤٠) س، د: هو.
```

<sup>(</sup>١٤١) المحل: ؟ س، د.

<sup>(</sup>١٤٢) س، د: المقدم ذاته فيه. ق: المقوم بذاته لما يحل فيه كالجسم .ل،م: المقوم ذاته والمقوم لما يحل فيه.

<sup>(</sup>١٤٣) + ل، م.

<sup>(</sup>١٤٤) س، د: البطو. ق: البطؤ.

<sup>(</sup>١٤٥) ل، م: اقرانها.

<sup>(</sup>١٤٦) + ل، م.

<sup>(</sup>۱٤۷)س، د، ق: ملازمة.

<sup>(</sup>١٤٩) س، د: كقوله النهار موجود من قولنا ان.

<sup>(</sup>١٥٠) + ل، م.

<sup>(</sup>١٥١ - ١٥١) + (هـ) ق.

<sup>(</sup>۱۵۲) س، د، ل، م: سلب.

<sup>(</sup>١٥٣) ل، م: أما.

<sup>(</sup>١٥٤) ل: الجميلة. صححها كوتش وخليفة: الجملية (!)؛ قارن: م، ص ١٧٤ س ٧

<sup>(</sup>١٥٥) فعبا: (هـ) ق؛ رة: (فر) ق.

<sup>(</sup>١٥٦) كان حكم: يه ل، م.

الخبريّة ثابتة بجزأيها(۱۰۰۰)، وهي غير ثابتة لواحدٍ من الجُزْأَيْن (۱۰۰۰) كقولنا: الانسان حيوان، والانسان ليس بِفَرَس (۱۰۰۰). فيان كان الموضوع فيها جزئيًا (۱۰۰۰)، أي غير صالح لوقوع اشتراك كثيرين فيه، سُمِيَتْ خُصُوصَة؛ [س ٢/ب] كقولنا: زَيْدٌ إنسانٌ. وإنْ كان كُلِيًّا؛ فإمّا أنْ يكون مُسَوَّراً، أو لايكون مسوّراً. فإنْ كان غير مسوّر، سُمِيَتْ < القضيّة > مُهْمَلَة؛ كقولنا: الانسان حيوانٌ، أنْ لم يكن (۱۰۰۱) الألفُ (۱۰۰۱) واللام للعموم. وإنْ كان مسوّراً، حيوانٌ، أنْ لم يكن (۱۰۰۱) الألفُ (۱۰۰۱)، اي (۱۰۰۱ قد إقترن به لَفْظُ مُبينٌ لكميّة الحكم بالمحمول (۱۰۰۱) على الموضوع؛ فإمّا أنْ يكون كُلِيّاً أو جزئياً (۱۰۰۱). المُخم بالمحمول (۱۰۰۱) على الموضوع؛ فإمّا أنْ يكون كُلِيّاً أو جزئياً (۱۰۰۱). وإنْ كان جزئياً (۱۰۰۱)، فالقضيّة جزئية (۱۰۰۱)؛ كقولنا: بعض الحيوان (۱۰۰۱) السانُ. وأما الرّابطة؛ فعبارة عن مايُوجبُ جَعْل احد جُزْأَى (۱۰۰۱) الحَمْلِيّة (۱۰۰۱) وأما الرّابطة؛

(١٥٧) س، د: كائنة جزءيها. ق: ثابتة بجزؤ يها، ل، م: الثابتة لجملتها.

(١٥٨) س، د: الجزءين. ق: الجزؤين. ل، م: الجزئين.

(١٥٩) س، د: بعرض.

(١٦٠) س، د: جزءياً. ق: جزؤيّاً. ل، م: جزيّاً.

(١٦١) س، د: ولم يكن. ل، م: ان لم تكن.

(١٦٢) الألف: ؟ س، د، ق.

(١٦٣) + ع؛ انظر الفصل الاول، حيث تذكر المحصورة.

(١٦٤ - ١٦٤) ل، م: اي افترن... الغ. ق: لكلمة الحكم به بالمحمول. س، د: المحمول.

(١٦٥) س، د: جزءيا. ق: جزئياً ل، م: جزييا.

(١٦٦) س، د: جزءيا. ق: جزيء. ل، م: جزيا.

(١٦٧) س، د: جزءية. ق: جزؤية. ل، م: جزية.

(١٦٨) الحيوان: (مكررة) ق.

(١٦٩) س، د: جزءي. ق: جزؤي. ل، م: جزي.

(۱۷۰) ل: الجميلة. صححها كوتش وخليفة: الجملية (!)؛ قارن: م، ص ١٧٤ س ١٧٠) ل. الجميلة هـ ١٠

موضوعاً والآخر(۱۷۱) محمولاً؛ كَهُوَ، وكـان، < ويكون >(۱۷۱)، وَوُجِـدَ، وَيُوجَدُ، ونحو ذلك.

وأمّا القضيّة الشّرطيّة؛ فعبارة عن ماكانت (۱۷۲) النسبة الخبرية (۱۷۲) ثابتةً لأحَدِ جُزْأَيْهَا (۱۷۷). وهي إمّا مُتَصِلَة، او مُنْفَصِلَة (۱۷۷) فالمتصلة (۱۷۷)، (۱۷۷ هي ماكانت النسبة ۱۷۸) بين جُزْأَيْها (۱۷۷) حالة الايجاب باللزوم، وفي السّلب برفعه؛ كقولنا: إنْ كانت الشّمسُ طالعةً فالنّهار موجودٌ. و (۱۸۱) المنفصلة، هي (۱۸۱) ما كانت (۱۸۱) النسبة بين جُزْأَيْها (۱۸۲) حالة الايجاب بالعناد (۱۸۱) ورَفْع اللزوم، وفي السّلب برفعه (۱۸۰)؛ كقولنا: إمّا أنْ يكون العدد زَوْجَا، او مفرداً (۱۸۱)؛ [سراء (۱۸۷) كانت حقيقيّة، أو غير حقيقيّة.

وَأُمَّا القضيّة البسيطة؛ فعبارة عن ماكان (١٨٨٠ المحمولُ فيها ذاتاً (١٨٨٠)؛

```
(١٧١) ق: والاصل.
```

<sup>(</sup>۱۷۲) + ل، م.

<sup>(</sup>۱۷۳) کانت: ٔ ل، م. س، د، ق: کان.

<sup>(</sup>۱۷٤) س، د: الجزءية.

<sup>(</sup>١٧٥) س، د: جزءيها. ق: جزؤيها. ل، م: جزييها.

<sup>(</sup>۱۷۲) ل، م: او اما منفصلة.

<sup>(</sup>۱۷۷) فالمتصلة: ؞ س، د.

<sup>(</sup>١٧٨ ـ ١٧٨) ـ ل، م. ق: هي ماكان النسمة. س، د: فهي ماكان النسبة.

<sup>(</sup>۱۷۹) س، د: جزءيها. ق: جرؤيها. ل، م: جزييها.

<sup>(</sup>١٨٠) س، د: وأما المنفصلة.

<sup>(</sup>١٨١) هي: -ق، ل، م.

<sup>(</sup>۱۸۲) كانت: ل، م. س، د، ق: كان.

<sup>(</sup>۱۸۳) س، د: جزءيها. ق: جزؤيها. ل، م: جزييها.

<sup>(</sup>١٨٤) العناد: (بالعِاد) (ر) ق؛ صح (فر) بالعنا، (تر) د.

<sup>(</sup>١٨٥) ق: يرفعه.

<sup>(</sup>١٨٦) ق، ل، م: فرداً.

<sup>(</sup>۱۸۷) س، د: وسواء. ق، ل، م: سوا.

<sup>(</sup>١٨٨) ك، م: في.

<sup>(</sup>١٨٩) ق، ل، م: ذات.

كقولنا: الانسان حيوانٌ.

وَأُمَّا الْعَدَمِيَّةُ (١١٠)؟ فعبارة عن ماكان المحمولُ (١٠١) فيها عدم ذاتٍ ؟ كقولنا:

الانسان أعمى(١٩٢١).

وأمّا المَعْدُولَةُ؛ فعبارة عن ماجُعِلَ حَرْفُ (١٩٣٠) السّلب جزءاً (١٩١١) من احمد جُزْاً يُهَا (١٩٠٠)؛ إمّا في جانب المحمول، كقولنا: الانسانُ (١٩١١) حج هو>(١٩١٠) غير بصير؛ وإمّا في جانب الموضوع، كقولنا: غيرُ بصير هو الحيوانُ (١٩٨٠).

وَأَمَّا اللَّفَضِيَّةُ المُوْجَهَةُ؛ فعبارة عن ما < كَانتُ > النسبة الواقعة (۱۱۱ بين جُزْأَيْهَا (۱۲۰ مقرونةً بالوجوب (۱۲۰ ، او الامكان ، [ق7/ أ] او الامتناع؛ كقولنا: واجبُ ان يكون ، أو (۲۰۰ مكن أن يكون ، او (۲۰۰ متنع أن يكون .

وأمَّا المُطْلَقَةُ؛ فعبارة عن ما كانت (٢٠٠٠) النسبة بين جُـزْأَيْهَا جَـرّدة (٢٠٠٠) عن الجهات؛ كقولنا: كذا وكذا (٢٠٠١)، أو (٢٠٠٠) ليس كذا وكذا.

```
(۱۹۰) س، د: العرمية.
```

(١٩٥) س، د: جزءيها. ق: جزؤيها. ل، م: جزييها.

(۱۹٦) س، د: للانسان.

(۱۹۷) + ل، م.

(١٩٨) ق: حيوانً .

(١٩٩) س، د: للموافقة.

(۲۰۰) س، د: جزءيها. ق: جزؤيها. ل، م: جزييها.

(۲۰۱) س، د: بالوجود. ل، م: بالايجاب.

(۲۰۲) ق: و.

(۲۰۳) ق: و.

(۲۰٤) کانت: ل، م. ق: کان.

(٢٠٥) س، د: جزءيها محررة. ق: جزويها مجردة. ل، م: جزيها المجردة.

(۲۰٦) وكذا: -ق.

(۲۰۷) س، د، ق: و.

<sup>(</sup>١٩١) ل، م: عما للمحمول.

<sup>(</sup>۱۹۲) س، د، ق: اعمى.

<sup>(</sup>۱۹۳) س، د: جِزء.

<sup>(</sup>١٩٤) ق: جزؤ أ.

وأمّا الواجب؛ فعبارة عن مايلزم من فـرض عدمـهِ المحالُ؛ وإنْ كــان ذلك (٢٠٠٠) لذاتِهِ، فهو الواجب < لذاتِهِ > (٢٠٠٠)؛ وإنْ كان لغيره، فهو الواجب باعتبار غيره (٢٠١٠).

وَأَمَّا الْمُمْتَنِعُ (٢١١)؛ فعبارة عن ما(٢١٢) لو فُرِضَ مـوجوداً (٢١٣)، لـزم عنه (٢١٤) المحالُ. وهو مواز للواجب بقِسْمَيْهِ (٢١٥).

وأمّا الْمُمْكِنُ (١٠٠٠) فعبارة (١٠٠٠) عَن ما لو فُرِضَ موجوداً، [س ٧/ب] أو معدوماً (١٢٠٠) لم يلزم (١١٠٠) عنه لذاتِهِ محالٌ. ولايتم (١٢٠٠) ترجيح (١٢٠١) أحد الأمرين له إلاّ بمُرجّح من (٢٢٠) خارج. وفي الاصطلاح العام (١٣٠٠)، عبارة (٢٢٠) عن ماليس بمُمْتَنِع (٢٠٠٠) الوجود؛ وهو أعممٌ من الواجب لذاتهِ، والممكن لذاتهِ.

(۲۰۸) م: ذك.

(۲۰۹) + ل، م.

(۲۱۰) ل، م: الواجب لغيره.

(۲۱۱) ق: المتمتع.

(٢١٢) ق، ل، م: فها.

(۲۱۳) س، د: موجود.

(۲۱٤) س، د: الزمه.

(۲۱۵) ل، م: بقسمته.

(٢١٦) س، د، ق: الممكن في الاصطلاح. ل، م: الممكن ففي الاصطلاح. يلاحظ ان (في الاصطلاح) هنا بدت في السياق العام لاسلوب المؤلف محشورة في النص تأثراً بما سيذكره، بعد قليل، عندما يميز (الممكن)، هنا، عن (الممكن) في الاصطلاح العام.

(٢١٧) ل، م: عَبَارة. قُ: فهو عبارة.

(۲۱۸) او معدوما: ؟ س، د.

(۲۱۹) س، د: يلزمه.

(۲۲۰) يتم: -ل، م.

(۲۲۱) ل، م: يترجح.

(۲۲۲) ق: عن.

(٢٢٣) ق: العامى. ل، م: العالي.

(۲۲٤) عبارة: ـ قَ.

(۲۲۰) ق: بمنتع.

وأمّا التّناقضُ (۲۲۰)؛ فهو (۲۲۰) اختلاف القضيَّتين بالايجاب والسّلب (۲۲۰) على وَجْهٍ يلزمُ من صِدْقِ إحداهما (۲۲۰) لذاته (۲۳۰) كَذِبُ الأخرى؛ كقولنا (۲۳۰): زَيْدُ إنسانَ، < و زَيْدُ > (۳۳۰) ليس بإنسان (۲۳۳). ولابّد في ذلك من اتحاد (۲۳۰) جِهَةِ مالا (۲۳۰) اللّيجاب والسّلب (۳۳۰)، بأن يكون (۲۳۰) السّلب من جِهَةِ مالا (۲۳۰) يكون (۲۳۰) الايجاب؛ وبالعكس.

وَأُمَّا التّعاكُسُ؛ فعبّارة (٢٤٠) عن جَعْل كلّ واحدٍ (٢٤١) من جُزْأَيْ (٢٤١) القضيّة مكان الآخر (٢٤١) مع بقاء الكيفيّة والصّدْق والكذِب (٢٤٠) بحالها (٢٤٠).

```
(۲۲۳) س، د: الناقص (ر)؛ التناقض (هـ).
(۲۲۷) س، د: هو.
```

(۲۲۸) س، د: بين ايجاب وسلب.

(٢٢٩) س، د: صرف احداهما. ق: صدق أحديها. ل، م: صدق احديها.

(۲۳۰) ل، م: بذاتها.

(۲۳۱) ل، م: الاخرى ومن الكذب والصدق كقولنا.

(۲۳۲)و: + ع. زيد: + ل، م.

(۲۳۳) ليس بانسان: -س، د.

(۲۳٤) س، د: ايجاب.

(۲۳۰) جهة: ـق.

(٢٣٦) ل، م: السلب والايجاب.

(۲۳۷) س، د: ان یکون، (مکررة).

(۸۲۲) لا: ق، ل، م.

(۲۳۹) ل، م: کان.

(۲٤٠) ق: فهو عبارة.

(۲٤۱) س، د:احر.

(٢٤٢) س، د: جزءي. ق: جزؤي. ل، م: جزئي.

(۲٤٣) س، د: مكاته نع.

(٢٤٤) ق: الكذب والصدق.

(٧٤٥) ل، م: بحالة.

وأمّا القِيَاسُ؛ فعبارة عن (٢١٠) قَوْلٍ مُوَّ لَّف (٢١٠) من أقوال يلزمُ عن تسليمها لذاتها قَوْلُ آخر (٢١٠). فإنْ [ق ٦/ب] كان المطلوب، أو نقيضُهُ، مذكوراً فيه بالفعل، سُمِيَ إستثنائيًا (٢١٠)؛ وإنْ كان غير مذكورٍ فيه بالفعل، سُمِيَ إقترانيًا. وأمّا المُقَدِّمةُ؛ فعبارة عن قضيّةٍ، هي جِزْءُ (٢٠٠) قياس.

وَأَمَّا النَّتِيجَةُ؛ فَعَبَّارة (٢٠١٠) عَنَّ مَا لَزْمَ مَن تسليم الأقوال الْمُسَلَّمَة لذاتها (٢٠٠٠؛ وقَبُل اللزومِ تُسَمِّي (٢٠٠٠) مطلوباً ٢٠٠٠.

وَأَمَّا الْحَدُّ الْأَكْبَرُ؛ فعبارة(٢٠٠١) عن المحمول في النَّتيجة.

< فأمَّا الحدُّ > (٢٠٠٠) الأصغر؛ فعبارة (٢٠٠٠) عنَّ اللوضوع في النَّتيجة (٢٠٠١).

والْمُقَدِّمةُ (٢٥٨) الكبرى، ماكان الحدُّ الأكبر أَحَدَ جُزْأَيْهَا (٢٠٠).

و < المقدمة > (۱۱۱۰) الصغرى، ماكان < الحدُّ > الأصغر [س ٨/ أ] أَحَدَ جُزْأَيْهَا (۱۲۰).

```
(۲٤٦)س، د: من.
```

<sup>(</sup>٧٤٧) س، د، ق: مولف.

<sup>(</sup>۲٤٨) س، د:ءاخر.

<sup>(</sup>٢٤٩) ق: سمي استثناياً. ل، م: يسمى استثنايياً.

<sup>(</sup>۲۵۰)ق، ك، م: جزة.

<sup>(</sup>۲۵۱) ق: فهي عبارة.

<sup>(</sup>۲۰۲ ـ ۲۰۲) ـ س، د.

<sup>(</sup>۲۵۳) ق: فتسمي.

<sup>(</sup>۲۰۲) ق: فهي عيارة.

<sup>( (</sup> ۵۵۲ ) + لنه م.

<sup>(</sup>۲۵۹) س، د: عيارة.

<sup>(</sup>۲۵۷) ق: النتيجة.

<sup>(</sup>٢٥٨) المقدمة: (مكررة) ل، م.

<sup>(</sup>٣٥٩) س، د: جزءيها. ق: جزؤيها. ل، م: جزييها.

<sup>(</sup>٢٦١) س، د: جزءيها. ق: جزويها. ل، م: جزييها.

وأمّا الحدُّ الأوْسطُ؛ فعبارة عن الحدِر (٢٦٠) المُشْتَرَك بين مُقَدَّمَتَيْ الاقتران (٢٦٠). وأمّا الشَّكْل؛ فعبارة عن ماهِيَّة (٢٦٠) الحدِ الأوسط بالنسبة الى (٢١٠) الحدَّيْن المختلفين في مُقَدَّمَتَيْ (٢١٠) الاقتران من كونه محمولاً على الأصغر وموضوعاً (٢١٠) للأكبر، أو (٢١٠) محمولاً عليها، أو (٢١٠) موضوعاً لها، أو موضوعاً للأصغر و (٢١٠) محمولاً على الأكبر.

وَأَمَّا الْقِيَاسُ الْمُرَكَّبُ؛ فعبارة عن أَقْيِسَةٍ سِيْقَتْ (۲۷۰ لبيانِ مطلوبِ واحد (۲۷۰) بيانِ مطلوبِ واحد (۲۷۰) بالذّات ليس إلا واحد الم واحد ومقدّمتاه ، أو إحداهما ، نتيجة ۲۷۰ لما تقدّم من القياس . لكن ، إنْ كانت النتائج مذكورةً فيه (۲۷۰) ، سُمِيَ قياساً مُرَكّباً متصلاً ؛ وإنْ كانت غير مذكورةٍ فيه (۲۷۰) ، منفصلاً ؛ كَقَوْلِنَا :

## كلَّ إنسانٍ (۲۷۷ حيوانً ،

```
(۲۲۲) الحد: ــ ل، م.
(۲۲۳) س، د: الاقتراني.
(۲۲۳) س، د: الاقتراني.
(۲۲۰) قرأها كوتش وخليفة: هية، (انظر: م، ص ۱۷۵، س ۲۲).
(۲۲۲) ق.: مقدمة.
(۲۲۲) ق.: مقدمة.
(۲۲۲) ل، م: وهو موضوع.
(۲۲۸) ل، م: و... و... ؛ ق.: او... و...
(۲۲۸) ل، م: او.
(۲۲۹) ل، م: او.
(۲۷۷) ق.: سبقت.
(۲۷۲) س، د: واحر.
(۲۷۲) س، د: منها.
(۲۷۲) س، د: منها.
```

(۲۷۰) ل، م. س، د، ق: فيه مذكورة. فيه: ـس، د. (هـ) ق: مذكورة.

(۲۷٦) مرکبا: ـق. (۲۷۷) ق: اسنان. وكلَّ حيوانٍ جِسْمٌ، وكلَّ جسم جَوْهَرْ، (۱۷۲۰ فكلُّ (۱۷۲۰) إنسانٍ جوهرٌ ۱۷۲۰. (۱۸۲۰ هذا مثالُ المُركَبُّ المُنْفَصِل ۱۸۲۰؛ [ق٧/أ] وأمَّا المُتَصِلُ، فكقولنا(۱۲۸۰): كلُّ إنسانٍ حيوانٌ، وكلُّ حيوانٍ جِسْمٌ، فكلُّ (۲۸۲۰) إنسانٍ جسمٌ.

(۲۷۸ – ۲۷۸) – ق.

(٢٧٩) س، د: وكل. (هـ) س، د: فكل.

( ۲۸۰ – ۲۸۰) + (هـ) ك؛ (انظر: م، ص ۱۷۲ ، س ۱ – ۲ ، هـ ۱) مَ حيث ذكر كوتش وخليفة ان (هذه الكلمات زيدت في الهامش). وواضح ان المؤلف، هنا، ضرب مثل المنفصل قبل المتصل، الذي سيأتي، على عكس تقسيمه للقياس المركب، اعلاه، الى متصل ومنفصل. ولو افترضنا اعادة قراءة المثال السابق للمنفصل والمثال التالي للمتصل بما ينسجم وتقسيم المؤلف، ظناً بأن النسّاخ، في الاصل، قد اساءوا للنص، فستكون قراءتنا، هكذا:

«... كقولنا:

كل انسان حيوان،

وكل حيوان جسم،

> فكل انسان جسم

ولان: كل انسان جسم > ؛

وكل جسم جوهر،

فكل انسان جوهر.

هذا مثال المركب المتصل؛ واما المنفصل، فكقولنا:

كل انسان حيوان،

س استان عیران. وکل حیوان جسم،

وكل جسم جوهرا،

فكل انسان جوهر . . .

(۲۸۱) ل، م: كقولنا.

(۲۸۲) س، د، ل، م: وكل. (هـ) س، د: فكل.

< وَلَأَنَّ :

کل إنسانٍ جِسْمٌ >(۲۸۲)، وکل جسم جوهرٌ، (۲۸۰ فکلّ(۲۸۰) إنسانٍ جوهر ۲۸۱).

وأمّا قياسُ الدّور؛ فعبارة عن أَخْذِ (٢٨١) النتيجة مع عكس إحدى (٢٨١) مُقَدَّمَتَيُ (٢٨٨) قياسها لاستنتاج عَيْنْ (٢٨١) المقدّمة الأخرى؛ كما لو (٢١١) قيل (٢١١): كل انسانٍ ناطقٌ، وكلُ انسانٍ ناطقٌ، وكلُ ناطقٌ ضاحِكُ، ح فكلُ انسانِ ضاحك >٢١١٠).

فقيل:

كُلَّ إنسانٍ ضاحكُ؛ < وهو النتيجة >٢٦٣٠، [س ٨/ب] وكلَّ ضاحكِ ناطقٌ؛ وهو عكس المقدمة الصغرى(٢٦٠،،

(۲۸۳) + ع؛ لبيان موضع الاتصال هنا ذات نتيجة القباس السابق، وهو مقدمة كبرى هنا.

(۱۸۶ - ۱۸۶) -ق.

(۲۸۵) س، د، ل، م: وكل.

(٢٨٦) ق: اخد. ل، م: احد.

(۲۸۷) ق، ل، م: إحدي. س، د: احدا.

(۲۸۸) س، د: مقدمتين.

(۲۸۹) س، د، ق: الاستنتاج عن.

(۲۹۰) لو: + (هـ) ق.

(٢٩١) ل، م: قيل ان.

(۲۹۲) + ع.

.8 + (444)

(۲۹٤) س، د، ق، ل، م: الكبرى.

فيلزم (۱۹۰۰) عنه: كلّ إنسانٍ ناطقٌ؛ وهو عَيْنُ (۲۹۱) المقدمة الكبرى (۲۹۱۰) وهو دورٌ لما (۲۹۱۰) فيه من جَعْل ِ النتيجة مقدّمة في استنتاج (۲۹۱۰) إحدى (۲۰۰۰) مقدّمتي قياسها.

أمّا عَكْسُ القياس؛ فعبارة عن إقتران مقابل (٢٠١٠) النتيجة باحدى (٣٠٠٠) مُقَدّمَتَيْ قياسها لاستنتاج مقابل (٣٠٠٠) المقدمة الاخرى؛ وذلك كما لو(٢٠٠٠) قيل:

كلِّ انسانٍ حيوانٌ، وكلٌ حيوانٍ جِسْمٌ، (٣٠٠ فكلٌ إنسانٍ جسمٌ ٣٠٠).

## فقيل:

(۲۹۰) ل، م: فلزم.

(۲۹٦) س، د: غير.

(۲۹۷) س، د، ق، ل، م: الصغرى.

(۲۹۸) س، د: ما.

(٢٩٩) في: -س، د. الاستنتاج: ؟ س، د.

(٣٠٠)ق، ل، م: إحدي.

(٣٠١) ق: مقابلة. ل، م: بقابل.

(۳۰۲) س، د، ق، ل، م: بأحدي.

(٣٠٣) س، د: الاستنتاج بمقابل.

(٤٠٤) لو: ـق.

(**۳۰۵ ـ ۳۰۵**) ـ س، د.

بعض الانسان ليس بِجِسْم (٣٠٠)، و(٣٠٧) كلُّ حيوان(٣٠٨) < جِسْمٌ، فكلَّ انسانٍ جِسْمٌ >(٢٠١)

لزم:

بعض الحيوان ليس بِجِسْمٍ؛ وهو نقيض المقدمة الكبرى. وأمّا قياسُ الخُلْفِ؛ فعبارة عن قول قياسي (٣١٠) يُبَيّنُ (٣١٠) صحّة المطلوب بابطال نقيضه.

وهو مُوَّ لَّفَّ (٢١٣) من قياسَين :

أَحَـدُهُمَا(۱۳۱۳) إقتىراني مُوَّ لَّف(۱۳۱۳) من مقدّمَتَينِ : صُغْرَاهُ(۱۳۱۳) شـرطيّـة (۱۳۱۳) مقدمُها مفروض كذِب المطلوب، وتاليها(۱۳۱۳) مفروض صِدْقَ نقيضه ؛ وكُبْرَاهُ مقدّمة < حَمْلِيَّة > مفروضة الصّدق، فيلزم من إقترانها بتالي(۱۳۱۷) الصغرى

(٣٠٦) س، د، ل، م: بعض الانسان جسم ليس بحجر.

(٣٠٧) س، د، ل، م: وكان. ق: وكذلك.

(۲۰۸) ل، م: انسان حيوان.

(۳۰۹) + ق.

(۳۱۰) س، د: ذاتي.

(٣١١) س، د، ق: بين.

(٣١٢) س، د، ق: مولف.

(٣١٣) ق: احداهما.

(٣١٤) س، د: مقدمتين صغري. ق: مقدمتي صغراه.

(٣١٥) س، د: كالشرطية.

(٣١٦) س، د، ق: ثالثها.

(٣١٧) س، د: اقترانها اقترانها مثال.

المحـالُ(٣١٨ .

والأخرُ < إستثنائي مُؤَلَّف من: شيرطيَّة > (۱۱٬۱۰ منفصلة، وهي (۲۲٬۰ ماوقعت نتيجة بناء (۲۲٬۰ الاقتراني؛ واستثنائيَّة (۲۲٬۰ من نقيض تالي (۲۲٬۰ هذه الشَّرطيَّة، نتيجة بطلان عين المقدَّم منها (۲۲٬۰ ، وهو نقيض المطلوب (۲۰٬۰ مثلًا: المفروض (۲۰٬۰ ؛ [ق۷/ ب] وذلك كها لو كان [س ۹/ أ] مطَّلُوبنا (۲۲٬۰ مثلًا:

(٣١٨ ـ ٣١٨) هذه العبارة الطويلة تبعاً لـ : س، د، ل، م؛ وهي مضطربة جداً في : ق. ولغرض الموازنة بين قراءة مخطوطتي س ( = د) و ل ( = م) وقراءة ق، ادرج في ادناه القراءات الثلاث، كما هي في الاصل :

```
ل ( = م)
                      ق
                                                             س ( = د)
         والأخر استثناءي
                          والآخر استثنائي من شرطية
                                                                والأخر
            مقدمها مقدم
                                           منفصلة
                                                                منفصلة
                                     وهي ماوقعت
                القياس
                                                            وهو ماوقعت
               الاقتراني
                                     نتيجة الاقتران
                                                      نتيجة بناء الاقتراني
               ثم استثنى
                                         واستثنايه
                                                             واستثنائية
              نقيض تالي
                                     من نقيض تالي
                                                        من نقيض مثالي
             هذه الشرطية
                                      هذه الشرطية
                                                           هذه الشرطية
                                      نتيجة بطلان
                                                           نتيجة بطلان
              حتى ينتج
                                    عين المقدم منها
                                                          عين المقدّم هنا
                                                                   وهو
نقيض المقدمة وهو المطلوب.
                                   نقيض المطلوب.
                                                        نقيض المطلوب.
           (٣١٩) استثنائي من شرطية: + ل، م. س، د: (فراغ). مؤلف: + ع.
                                                      (۳۲۰) س، د: وهو.
                                                      (٣٢١) بناء: -ل، م.
                                           (٣٢٢) ل، م: الاقتران واستثنايه.
                                                     (٣٢٣) س، د: مثالي.
                                                      (۳۲٤) س، د: هنا.
                                                    (٣٢٥) المفروض: ـق.
                                                       (٣٢٦) ق: مطلوبيا.
```

ليس كلّ حيوان (٣٢٠) إنساناً؛ فَقُلْنَا: إنْ كان، ليس كلّ حيوان إنساناً، كاذباً؛ فكل (٣٢٠) حيوان إنساناً (٣٠٠). ولِنَفْرِضْ (٣٣٠) المقدّمة الصّادقة المقرونة به (٣٣٠): كلّ إنسان ناطق، فاللازم إنْ كان، ليس كلّ حيوان إنساناً (٣٣٠)، كاذباً؛ فكلّ حيوان ناطق؛ لكن (٣٣٠) ليس كل حيوان ناطقاً، فليس كلّ حيوان انساناً، كاذباً (٣٣٠).

أُمَّا الْقِيَاسَاتُ < الْمُتَقَابِلَةُ >، المذكورة من المقدّمات المختلفة (٢٢٠)؛ فعبارة عن (٢٢٠) قياسات (٢٢٠) يَنْتَجُ (٢٢٠) واحد منها < مقابِل >(٢٠٠) نتيجة الأخرى (٢٤٠). والمّا يتمُّ ذلك بأُخْذِ (٢٤٠) مقابلات مقدّمات أَحْدِ القياسين (٢٤٠) على وجه التَّمثيل (٢٤٠)، وتجعل مقدمة (٢٤٠) في القياس الآخر (٢٤٠).

```
(٣٢٧) حيوان: (فر) ق.
```

(٣٢٨) ك، م: وكل.

(۳۲۹) انسان: -ق.

(۳۳۰) س، د: ولتفرض. ق: وليفرض.

(۳۳۱) به: -س، د.

(٣٣٢) انساناً: ـق.

(٣٣٣) لكنٍ: ـق.

(٣٣٤) كاذباً: ـ ل، م.

(٣٣٥) ق: المنقلبة. لُ، م: المتصلة.

(٣٣٦) س، د: عما. ق: عن ما.

(٣٣٧) ق: قياسان. ل، م: قياسين.

(۳۳۸) ل، م: يننج.

(۳۳۹) کل: ؟ س، د.

(۲٤٠) + ل، م.

(٣٤١) س، د، ق: الأخري.

(٣٤٢) س، د: باحد.

(٣٤٣) س، د: القياس.

(٣٤٤) س، د: التميل. ق، ل، م: التخيل.

(٣٤٥) ق: ويجعل مقدمات. ل، م: وتجعل مقدمات.

(٣٤٦) ق: القياسين للآخر.

وأمّا الاستقراء؛ فعبارة عن مايُوجِبُ نسبة كَليّ إلى كلّيّ (٢٠١٧) آخر، بإيجاب أو سلب، لتحقيق نسبة تلك (٢٠١٠) الكيفيّة الى (٢٠١٠) ما تحت (٢٠١٠) الكليّ (٢٠١٠) المنسوب اليه من الموضوعات (٢٠١٠)؛ وذلك، كما لو(٢٠٥٠) قيل: كلّ (٢٠١٠) متحرّك جِسْم؛ لضرورة (٢٠٥٠) الحكم به على: ماتحت المتحرك (٢٠١٠) من الموضوعات، كالجماد، والخيوان.

وَأَمّا < القِيّاسَاتُ > المُقَاومَةُ (۲۰۲۰) فعبارة عن قياس مُؤَلَف (۲۰۵۰) لابطال (۲۰۵۰) مقدمة أخرى؛ وهي (۲۰۲۰) أشد عموماً منها، مخالفة لها في الكيف على سبيل التَّمثيل (۲۰۱۰). ومثال ذلك مالو كان القياس الأوّل: انّ السّواد والبياض ضدّان (۲۰۱۰)، وكلّ ضدّين [س ٩ / ب] بالعلم (۲۰۱۳) بها واحد؛ فَقُلْت: كلّ

```
(٣٤٧) س، د، ل، م: كل الى كل.
```

(٣٤٨) س، د: لتحصر نسبته بتلك.

(٣٤٩) الى: -ق.

(۳۵۰) س، د، ق: يجب.

(٣٥١) س، د: لالكل. ل، م: لكل.

(٣٥٢) هـ (ق): وقيل هو تعديد الجزيبات [= الجزئيات] في الحكم بالقضية الكلية بعده. (كذا).

(٣٥٣) لو: .. ق.

(٢٥٤) كل: + (هـ) س، د.

(٥٥٥) لضرورة: س، د (شطبها الناسخ).

(٣٥٦) س، د: مايجب للمتحرك. ق: مايجب المتحرك.

(٣٥٧) ق: المتقابلة. (= المتضادّة).

(۳۵۸) س، د، ق: مولف.

(۳۵۹) س، د: لاتصال.

(۳۲۰) س، د: وهذا.

(٣٦١) س، د: التميل. ق، ل، م: التخيل.

(٣٦٢) ل، م: ضدين.

(٣٦٣) ل، م: فالعلم.

ضدّين متقابلان (٢٦٠)، ولا شيء مما هما (٢٦٠) متقابلان، فالعلم (٢٦٠) بهما واحد؛ فأنَّه ينتج: لا(٣٦٧) شيء من الآضداد العلم بها(٣٦٨) واحد؛ وهُو نقيض المقدِّمة الكبرى من القياس الأوّل. وأمّا التّمْثِيْلُ؛ فهو مايُعَبَّرُ (٢٠١٠) عنه بالقياس في اصطلاح الفقهاء.

(٣٠٠ وأمّا الفراسة؛ فيما يُعَبُّرُ عنه في اصطلاح الفقهاء ٣٧٠ بقياس

الدلالة(٢٧١)، وهو معلوم.

وأمّا الدَّليلُ؛ فعبارا عن قياس [ق ٨ / أ] كُبْرَاهُ مقدّمةٌ (٢٧٠) محمودة عيل السَّامعون؛ كَقَوْلِناً (٢٧٠): فللآنُ مُنْعِم (٢٧٠) فكلُّ (٢٧٠) مُنعم محبوب "

وأمَّا الضَّمِيرُ؛ فعبارة عن ما(٢٧٧) طُوِيتْ فيه المقدِّمة الكبرى عَخَافَة (٢٧٨) الأطّلاع على كذبها(٢٧٩).

(٣٦٤) ق: متقابلين.

(٣٦٥) س، د: ماهما. ق: ها هنا. ل، م: مما هو.

(٣٦٦) س، د: بالعلم.

(٣٦٧) س، د: ولا.

(۳۹۸) س، د، ق، ل، م: بها.

(٣٦٩) س، د: فغنيّ. ق: وهو يعبر.

(٣٧٠ ـ ٣٧٠) ـ سّ، د. يلاحظ ان (الفراسة) مذكورة في الفصل الاول، (س، د)، وقد تحير الناسخ فيها ينسخ؛ بينها نقصت هناك تُبعاً لَّـ (ق، لَ، م)، لكنها نصت عليه هنا. قارن: الفصل الاول، قبل، هامش (١٦) وفوقه من النص.

(۲۷۱) الدلالة: ؟ سر، د.

(٣٧٢) س، د: كثرة مقدمته.

(۳۷۳) س، د: جميل.

(٤٧٤) س، د، ل، م: كقولك.

(۳۷۰ ـ ۳۷۰) ـ س، د.

(٣٧٦) ل، م: وكل.

(٣٧٧) ق: فهو ما. ل، م: فها.

(٣٧٨) ق: مخالقه.

(٣٧٩) س، د: كونها. ق: كتبها.

وأمّا العَلامَةُ؛ فعبارة عن ماطُويَتْ فيه (۲۸۰۰) المقدّمة الكبرى، و < يكون > الحدُّ الاسوط فيه يلازم العِلَّة؛ كَقَوْلنَا (۲۸۰۰): هذا الخَشَبُ يحترقُ (۲۸۰۰)، فقد اشْتَعَلَتْ (۲۸۰۰) فيه النّار. ورجما (۲۸۰۰) اتَّفَقَ أَن كان (۲۸۰۰) منه مالو (۲۸۰۰) صُرِّح بعدمته (۲۸۰۰) الكبرى، < و > كان الحدُّ الاوسط فيه أعم من الطّرفين ومحمولاً عليهما بالايجاب؛ كَقَوْلِنَا: هذه المُرْأَةُ مصْفَارَّة (۲۸۰۰)، فهي (۲۸۰۰) حبلي. ومنه (۲۰۰۰) مالو صُرَّح فيه بالمقدّمة الكبرى، كان موضوعاً للطَرَفينُ وهو جُزْئيّ (۲۰۰۰)؛ مَالو صُرَّح فيه بالمقدّمة الكبرى، كان موضوعاً للطَرَفينُ وهو جُزْئيّ (۲۰۰۰)؛ كَقَوْلِنَا: الحجّاجُ (۲۰۰۰) كان شجاعاً، فالشّجعانُ (۲۰۰۰) ظَلَمَةً.

وأمَّا المُصَادَرَةُ على المُطْلُوبِ؛ فعبارة (٢١٠) عن أَخْذِ المطلوب (٢٩٠ مقدّمة (٢٩٠ في بيان نفسه [س١٠ / أ]، وذلك (٢٩٠ مع تبديل اللفظ بما يُرَادِفُهُ (٢٩٠)؛ كما لو

(۳۸۰) ل، م: فيه غير.

(٣٨١) ق: ملازم للعلة كقولنا. ل، م: ملازم للعلة الا انه يقسمه كقولنا.

(٣٨٢) ق: الخشب محترقة. ل، م: خشب محترق.

(٣٨٣) ق: استعمل. ل، م: اشتعل.

(٣٨٤) ق: وبما.

(۳۸۰) کان: ؟ س، د.

(٣٨٦) ق: منها لو.

(٣٨٧) ق: لمقدمته.

(٣٨٨) س، د: هي المرأة مصادرة. ق: هذه المرأتُ مُصْفَارَة. والمصفارة (من: إصْفَارً) هي المصفرة (من: إصْفَرً) ماصارت ذات صفرة؛ يراجع: القاموس، مادة (صفر).

(۳۸۹) س، د: وهي.

(۳۹۰) ل، م: وفيه.

(٣٩١) س، ٰد: ضروري. ق: جزوي. ل، م: جزيّ.

(٣٩٢) ابن يوسف الثقفي، الوالي الآموي المشهور على العراق، المتنوفي سنة ٩٠ / ١٧١٤؛ انظر: الزركلي، الاعلام، ٢ / ١٧٥.

(٣٩٣) س، د: والشجعان.

(٣٩٤) ق: فهو عبارة.

(٣٩٥) المطلوب: ـق.

(٣٩٦) س، د: مقدمته. ق: المقدمة.

(٣٩٧ ـ ٣٩٧) ـ ل، م. س، د: جمع فيدل اللفظ بما يراد به.

كان المطلوب: كلّ انسانٍ ضاحك؛ فَقُلت: كلّ انسانٍ بَشَرٌ، وكل بشرٍ ضاحك؛ فانه، وإنْ أَنْتَجَ (٣١٠): كل انسانٍ ضاحك؛ فليس عَيْنُ (٣١٠) المطلوب

عَيْنَ المقدّمة الكبرى.

وأمَّا البُرْهَانُ؛ فيعبارة عن قياس يَقيُّنيِّ (١٠٠٠) المادة (١٠٠٠)؛ فإنْ كان الحلُّه الأوسط منه هو العلَّة الموجبة (١٠٠١) للنَّسبة (١٠٠٦) بين طَرَفي المطلوب، سُمَّى برهاناً (١٠٠٠) حَلَيًا >(١٠٠٠)، كما (١٠٠٠) لو كان الاحتراق (١٠٠٠) هو (١٠٠٠) الحدُّ الاوسط في قَوِلِنا: هذه الخشبة إشتعلت (١٠٠) فيها النار (١٠٠). وأنَّ لم يكن هو العلَّة الموجبة لِنَفُّس النَّسبة، مع(١١١) موجبها للتصديق بوقوع النَّسبة ، سُمِيَ برهاناً < إِنَّيًّا >(١١١) ، كها(١١١) لو كان الحدُّ الاوسط(١١١) هو الاشتعال في قولنا: هذه

(۳۹۸) س، د: نتج.

(٣٩٩) ل، م: غير.

(٤٠٠) س، د: عن ظاهر تعييني.

(٤٠١) ق: المادة.

(٤٠٢) الموجبة: (ر) ق: المو؛ (هـ) ق: جبة.

(٤٠٣) ل، م: النسبة.

(٤٠٤) ق: برهان لم.

(٥٠٤) + ل، م.

(٤٠٦) ـق.

(٤٠٧) س، د: الاحر. ق: الاحراق.

(۸۰۶) س، د: او هو.

(٤٠٩) ق، ل، م: اشتعل.

(٤١٠) واللَّمِيَّة (وهي العلية، مأخوذة من: لم)، هنا، بالتحديد هي: < هذه الخشبة محترقة، وكلُّ محترق مشتعل بالنار > فهذه الخشبة اشتعلت قيها النار.

(٤١١) س، د: الشيء مع . ل، م: النسبة بل.

(٤١٢) ق: برهان انّ. انيّا: + ل، م.

(٤١٣) س، د: وذلك كيا.

(٤١٤) الاوسط: -ق.

الخشبة مُحْتَرِقَةُ(١١٠).

وأمّا القياسُ الجَدَلِيُّ؛ فها(۱۱) كانت مادَّتُهُ من المسلمات والمشهورات(۱۱). أمّا القياسُ الجَلَطَابِيُّ؛ فها(۱۱) كانت مادّتُهُ [ق٨/ب] من المقبولات والمظنونات.

وأمَّا القياسُ الشَّعْرِيُّ؛ فما كانت مادَّته من المخيلات(١١١٠).

وأمّا القياسُ المُغَالِطَيُّ (٢٠٠)؛ فما كانت مادّته من المشبّهات والوهميّات في غير المحسوسات.

وأما القضايا الأوّليّة؛ فها يُصَدّقُ (٢١٠) العقل بها من غير [س ١٠ / ب] تَوَقَّفُ (٢٢٠) على أمرِ خارج عن تعقّل مفرداته (٢٢٠)؛ كالعلم بأن الواحد أقلَّ من الاثنين، ونحوه.

وأمّا القضايا الفِطْرِيّةُ للقياس (٢٢١)؛ فعبارة عن ما أَوْجَبَ التَّصْدِيقَ (٢٠٠ بها قياس حَدُّهُ (٢٢٠) الاوسط معلوم (٢٧٠) بالبديهة؛ كالتصديق ٢٠٠ بزوجيّة الأربعة،

<sup>(</sup>٤١٥) والأنَّيَّة (وهي الثبوت والوجود، مأخوذة من «أنَّ»، هنا، مقدرة هكذا: < هذه الخشبة اشتعلت فيها النار، وكل مشتعل بالنار محترق > فهذه الخشبة محترقة.

<sup>(</sup>٤١٦) ق: فان.

<sup>(</sup>٤١٧) س، د: الجدليات.

<sup>(</sup>٤١٨) ق: فان.

<sup>(</sup>٤١٩) ق: المختلفات.

<sup>(</sup>٤٢٠) س، د: الغلطي.

<sup>(</sup>٤٢١) س، د: يصرف.

<sup>(</sup>٤٢٢) توقف: ؟ س، د.

<sup>(</sup>۲۲۳) مفرداته: س، د (مفردا) و (ته)؟ .

<sup>(</sup>٤٢٤) س، د: النظرية القياس. ق: العطرية بالقياس. ل، م: الفطرية القياس.

<sup>(</sup>٤٢٥ \_ ٤٢٥) -ق.

<sup>(</sup>٤٢٦) س، د: حد.

<sup>(</sup>٤٢٧) س، د: معلومة.

لِعِلْمَنا(۲۲۰) بكونها منقسمة بمتساويَينْ(۲۲۱) و (۳۰۰) ان كل منقسم بمتساويَينْ (۳۱۰) زوح.

زوج. وأمّا المُشَاهَدَاتُ؛ فكلُّ قضيَّةٍ صَدَّق العقل بها بواسطة الحسّ (٢٣٠ كالعِلْم بحرارة النار، ويرودة الثَّلج، ونُحوه.

بحرارة النار، وبرودة الثَّلَج، ونحوه. وأمَّا المُجَرَّ بَـاتُ (٢٣٠)؛ فما صـدق (٢٣١) العقل بـه بواسطة الحسّ ٢٣١)، مع التكرار؛ كالعلم بكون السِقمونيا(٢٣٠) تسهل الصفراء(٢٣١).

وأمّا الجِدْسِيَّاتُ؛ فكلَّ قضيَّة صدَّق العَقل(٢٣٠) بها بواسطة الجِدْس(٢٣٠)؛ كالعِلْم بحكمة صانع العالم لِوجُودِ الاحكام في صنعتهِ.

(٤٢٨) ق: كعلمنا.

(٤٢٩) ل، م: بمتساوين.

(۲۳۰) و: \_ك، م.

(٤٣١) ل، م: بمتساوين.

(۲۳۱ - ۲۳۲) - ل، م.

(٤٣٣) س، د: التجريبات؛ (انظر: الفصل الأول، قبل، هامش ٢٢) صوابها: التجريبات.

(٤٣٤) ق: يصدق.

(٤٣٥) س، د: بان لاسمقمونيا. والسقمونيا Scammony او Scammone تعرف بحشيشة المحمودة، نقلاً عن ديسقوريدس Diescorides في كتاب الحشائش الذي ترجمه ابن باصيل الى العربية وتم مافات ابن باصيل، حسداي بن شبروت وابن جلجل (انظر: د. امين اسعد خير الله، الطب العربي، ترجمة د. مصطفى ابو عز الدين، بيروت ١٩٤٦، ص ٢٣١؛ وقارن: جبران جبور، القانون في الطب لابن سينا، ط ٢، بيروت ١٩٨٠، ص ٢٢٤؛

(٤٣٦) ق: مسهل الصفرا. ل، م: مسهل للصفر. وتبعاً لابن سينا (القانون في الطب، ط. بولاق، ١٢٩٤ / ١٨٧٧، جد ١، ص ٣٨٥ س ٢٤): يسهل الصفراء. قارن جبران جبور، المرجع السابق، ص ٢٢٦ س ٢: يسهل الصفرة (نقلا عن القانون في الطب، طبعة روما ١٥٩٣).

(٤٣٧) العقل: ـق.

(٤٣٨) س، د: الحس. ق: الحس الحدس.

وأمّا الْمَتَواتِراتُ (٢٠٠)؛ فكل قضيّة أَوْجَبَ (٢٠٠) التصديق بها خَبَرُ جماعةٍ يُوْمَنُ معهم (١٤٠) التواطؤ (٢٠٠) على الكذب؛ كالعلم بوجود مكّة، وبغداد، ونحوه. وأمّا الوَهْمِيَّاتُ؛ فها أَوْجَبَ التصديق بها قوّة الوَهْم، إلّا انّ (٢٠٠) ماكان منها في غير المحسوس فكاذب؛ كالحُكْم بأنّ (٢٠٠) كلَّ موجودٍ (٢٠١٠) مُشَارٌ الى جهته أَخْذَاً مِن المحسوس (٢٠٠٠).

وأمّا المُسَلَّمَاتُ؛ فعبارة عن ما أُخِذَ (١٤١٠) من (١٤١٠) القضايا حمل >(١٠٠٠) أنّه مبرهن (١٠٠١) في نفسه؛ فإنْ كان ذلك (٢٠٠١) مع طمأنينة النّفس، سُمّيَتْ (٢٠٠١) أصولاً موضوعة، حوالاً >(١٠٠١) فمصادرات (١٠٠٠). [س١١/ أ].

وأمَّا المَشْهُورَاتُ؛ فهي (٢٠١٠) القضايا [ق ٩ / أ] التي أَوْجَبَ التَّصديق بها

```
(٤٣٩) ل، م: التوترات.
```

(٤٤٠) اوجب: ق (او / في آخر السطر - جب / في اول السطر التالي).

(٤٤١) ل، م: معلا.

(٤٤٢) س، د: التواطي. ق: التواطيء.

(٤٤٣) ان: -ق.

(٤٤٤) س، د: منها كها.

(٥٤٤) س، د: كالحكم عند.

(٤٤٦) س، د: موجود بانه. ق: موجود فانه.

(٤٤٧) س، د: الى جهة احد امره المحسوسا.

(٤٤٨) س، د: ماخذ. ق: مأخدٍ.

(٤٤٩) من: (تر) س، د.

(٠٥٤) + ل، م.

(٤٥١) س، د: ببوهان. ق: يبرهن.

(٤٥٢) س، د: نفسه كان فان ذلك.

(٤٥٣) س، د: سميتا.

(٤٥٤) + ل، م.

(٥٥ ٤) فمصادرات: -س، د.

(۲۵۶) س، د: وهي.

إِتَّفِى الْكَافِّةِ (١٠٠١) عليها؛ كحُسْنِ الشُّكْرِ (١٠٠٠)، وقُبْحِ الكُفْر (١٠٠١)، حونحوه > (١٠١٠).

وأمّا المَقْبُولاتُ ؛ (۱۱۱) فيا أَوْجَبَ التّصديقَ بها قولُ مَنْ يُوثَقُ (۱۱۱) بقوله ؛ كالقضايا المأخوذة من < اقوال > الانبياء ، والمرسلين ، والائمة المهديين (۱۲۱) وأمّا المَظْنُونَاتُ ؛ فيا أوجبَ التّصديقَ بها ما يَـدْخُلُهَا (۱۲۱) < من > (۱۲۰) إحتمال النّقيض (۱۲۱) ؛ كإعتقادنا < أنّ > فُلاناً (۱۲۷) يُسَلّمُ بالعَيْنِ عند كونهِ يُسَارٌ العَدُوّ (۱۲۷)

وَأَمَّا الْمُشَبِّهَاتُ ؛ فها أوجبَ التّصديق بها تخيّلُ (٢٦٠) كونه من قبيل (٧٠٠) ما

```
(٤٥٧) س، د: الكامة.
```

<sup>(</sup>٤٥٨) ق: السكر.

<sup>(</sup>٤٥٩) س، د، ق: الكفران.

<sup>(</sup>۲۶) + ل، م.

<sup>(</sup>٤٦١) س ، د : المنقولاتَ .

<sup>(</sup>٤٦٢) س ، د : يونق .

<sup>(</sup>٤٦٣) س ، د : المهتدين . ل ، م : المجتهدين.

<sup>(</sup>٤٦٤) س ، د : بما يدخلها. ق : ما يدخله . ل ، م : بما يدخل.

<sup>(</sup>٤٦٥) + س ، د.

<sup>(</sup>٤٦٦) ل : النقص . اصلحها كوتش وخليفة : النقض (م ، ١٧٨ س ١٦ ، هــ١ ).

<sup>(</sup>٤٦٧) س ، د : كاعتقاد فلان . ق : كاعتقادنا فلان . ل ، م . كاعتقادنا ان فلانا .

<sup>(</sup>٤٦٨) س ، د : يحسن الشعر عند كونه لسان العدو . ق : يسلم للتعين عنه كونه يسار العدو . ل ، م : يتسلّم الثغر عند كونه يسار العدو . ويلاحظ ، هنا ، ان كوتش وخليفة حصرا (يُسارُ) بين نجمتين ، وقالا في الهامش : «ان المعنى غامض» ؛ (م ، ١٧٨ ، س ١٧ ، هـ ٢) . والحقيقة ان العبارة اضطربت في المخطوطات كافة ي فلم يظهر لها معنى واضح . ويسارُ ، اي يكلم آخر بسر ، ويكلمه في اذنه ، (انظر : القاموس ، مادة : سرر) واصلاحنا للعبارة يعيد اليها معناها : فلان الذي يحييني بعينه ، في الوقت ذاته يتكلم مع عدوى عليّ (!) ؛ (انظر استعمال «يسار» عند المناطقة ؛ المظفر ، المنطق ، جـ ٣ ، ص ١٦ ، س ١٤) .

<sup>(</sup>٤٦٩) ل ، م : تخييل.

<sup>(</sup>٤٧٠) من قبيل: -ق.

سبق من الاقسام؛ كإعتقادنا أنّ (۱۷۱) نصرة الآخ عند كونه ظالماً < مقولة > مشهورة، (۱۷۷) أُخْذًا من قول الجمهور: (۱۷۷) انصر (۱) أخاك ظالماً او مظلوماً. < و>(۱۷۷) عند التّحقيق يَتَبَينُ (۱۷۷) أنّه ليس بمشهور، وأنّ المراد به اتّما هو دَفْعُهُ عن الظلّم وكَفَّهُ عنه .

وأمّا الْمُخَيَّلاتُ (۲۷۷) ؛ فعبارة عن ما يؤثر في النّفس ترغيباً وتنفيراً (۲۷۰) يقومُ مقامَ (۲۷۰) التّصديق ، وإنْ لم يكن مُصَـدُقاً < بـ > (۲۰۰) ، كتشبيهِ العَسَـل بالعَذِرَةِ (۲۰۱) ، في تنفير النّفس عنه (۲۸۰)

وأمّا مبادِيء العلوم ؛ فهي (١٨٣) المقدّمات (١٨١) التي بها يُبَرَهَنُ على (١٨٥) تلك العلوم .

(٤٧١) س ، د : كاعتقاد فلان .

(٤٧٢) ل ، م : مشهورا.

(٤٧٣) س ، د : اخذا من الجمهور . ق ، ل ، م : اخدا عن قول الجمهور.

(٤٧٤) ق : وانصر.

(۵۷۵) + ل ، م.

(٤٧٦) التحقيق يتبين : ق ، تكررت فيها العبارة : التحقيق اخذا من قول الجمهور وانصر اخاك فتبين .

(٤٧٧) س ، د : المنحلات.

(۲۷۸) تنفیرا : رهم) س ، د ؛ توفیرا : (ر) س ، د.

(٤٧٩) ق: مقامه.

(۸۰) + ل ، م.

(٤٨١) س ، د : كنسبة العمل بالعذرة . ق : كتشبيه العسل بالغدية والعَذِرَةُ (ج عَذِرات) الغائط ، وقد يقال على ارداً ما يخرج من الطعام . يراجع : القاموس ، مادة (عذر) .

(٤٨٢) الى هنا تنتهي مخطوطة (ل) ؛ وتبعا لها النشرة الناقصة (م) ؛ بعد الآن ستكون المقابلة بين س (= د) و ق الى آخر النص ؛ فلاحظ .

(٤٨٣) س ، د : وهي .

(٤٨٤) س ، د : المقدمة.

(٤٨٥) س ، د : عن.

وأما مَسَائِل العلوم ؛ فهي (٢٨٦) القضايا التي تُطْلَبُ (٢٨٧) بَرُ هَنَتُهَا (٢٨٨) في تلك العلوم .

وأمّا الطّبْعُ والطّبيعةُ (۱۸۱۰)؛ فعبارة عن ما يوجد (۱۹۰۰) في الاجسام من القوّة (۱۹۰۱) على مباديء حركتها (۱۹۰۱) من غير ارادة ، سواء (۱۹۰۰) كان ما (۱۹۰۰) يصدر عنها [س ۱۱ / ب] من الفعل على نهج واحد، كالقوّة المحرّكة (۱۹۰۰) للحجر في هبوطه؛ أو مختلفاً ، كالقوّة المحرّكة للنبات في تكوينه ونشوء (۱۹۰۰) فروعه . وربّا قِيْلَتْ (۱۹۰۰) الطّبيعة على ما كان من الصّفات [ق ۹ / ب] الأوليّة لكل (۱۹۰۱) شيء ، كالحرارة (۱۹۰۰) بالنسبة الى النّار؛ وعلى أغلب الكيفيّات المتضادة للاشياء (۱۹۰۱) الممزجة ، كالبرودة (۱۹۰۰) بالنسبة الى الافيون ، وعلى الاستعداد بالقوة (۱۹۰۱) في الشيء لقبول كمال (۱۹۰۰) آخر ، كاستعداد السّليم الفِطْنِة (۱۹۰۰) لقبول العِلْم والتّعلم ؛ وعلى كلّ ما

```
(٤٨٦) س ، د : ففي .
```

<sup>(</sup>٤٨٧) س ، د : بطلّت . ق : يطلُب.

<sup>(</sup>٤٨٨) ق : بَرهُنُها .

<sup>(</sup>٤٨٩) الطبيعة : ق ؛ (ر) : الطب ؛ (هـ) سيعة.

<sup>(</sup>٤٩٠) س ، د : يوجب.

<sup>(</sup>٤٩١) ق : القوي.

<sup>(</sup>٤٩٢) ق : حركاتها.

<sup>(</sup>٤٩٣) ق : سوا.

<sup>(</sup>٤٩٤)س ، د : ما كان.

<sup>(</sup>٤٩٥) المتزجة.

<sup>(</sup>٤٩٦) س ، د : وبسوق.

<sup>(</sup>٤٩٧) س ، د : نقلت . ق : قبلت.

<sup>(</sup>٤٩٨) س ، د : بكل.

<sup>(</sup>٤٩٩) ق : (ر) فلأشيا ؛ (هـ) فللاشيا.

<sup>(</sup>۵۰۰هه) +ق . ـس ، د.

<sup>(</sup>۲۰۱) س ، د ، ق : بالقوى.

<sup>(</sup>۲۰۰) س ، د : کمار (وریما: کمسار؟).

<sup>(</sup>٥٠٣) ق: الفطر.

يَقَعُ إِهْتداءُ(١٠٠٠) الفاعل اليه من غير تعليم ، كرضاع(٢٠٠٠) الطَفل، وضحكه، وبكائِه(٢٠٠٠)، ونحوه.

وأمّا الحَرَكَةُ؛ فعبارة عن كمال (٥٠٠ أوله عمّا قُيّد به ٥٠٠ الفِعْل (٥٠٠ ، لما هو القوّة ، لا مِنْ كلّ وجهٍ بل من وجهٍ ؛ وذلك كما في الانتقال من مكان الى مكان ، والاستحالة من كيفيّة الى كيفيّة .

وَامَّا السَّكُونُ ؛ فعبارة عن عَدَم الحركة فيها من شأنهِ أن يكون فيـه(١٠٠) حَاصْلُ> تلك الحركة(١٠٠) .

وأمَّا السُّرْعَةُ(١٣٠٠)؛ فعبارة عن اشتداد(١٤٠٠) الحركة في نفسها .

(۵۰٤) س ، د : اعتداد . ق : اهتداد .

(٥٠٥) س ، د : تعلم كضياع.

(٥٠٦) ق : وبكاه.

(۵۰۷) کمال: س، د (کمار/کمسار).

(۱۹۰۸-۱۰۰ عند وهي كذا (!) في س، د؛ عبارة محرّفة، نقترح ان تقرأ؛ هكذا:

«... كمال أوّل لما يُقيَّدُ له حخروج من القوة الى > الفعل». واصلاح العبارة بالاستناد الى الشطر الثاني من تعريف ابن سينا (رسالة في الحدود، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، مطبعة هندية، القاهرة ١٩٦٦/١٩٣١، ص ١٩س ١٠ ما وتبعا له الغزّالي (معيار العلم، تحقيق د. سليمان دنيا، القاهرة ١٩٦٩، ص ١٩٦٠ ص ٣٠٣س ٣ - ٤) «الحركة كمال أوّل لما بالقوّة من جهة ما هو بالقوة؛ وإنْ شئت قلت: هو خروج من القوة الى الفعل». (بخصوص العبارة الأخيرة، قارن: الجرجاني، التعريفات، القاهرة ١٩٥٧/١٣٥٧، ص ٧٤ س ١٨).

(٥٠٩) س ، د : كالفعل . ق : بالفعل .

(۱۰) س ، د : اما هو.

(٥١١) س ، د : عنه.

(٥١٢) س، د: الحرارة.

(١٣٥) ق: السرعية.

(۱٤) س ، د : استمرار.

وأمّا البُطْءُ (۱٬۰)؛ فعبارة (۱٬۰) عن ضعفها، (۱٬۰) وربما (۱٬۰) ظنّ انّ البطء (۱٬۰) عبارة عن كثرة (۱٬۰ قَحَلُّلِ السَّكَنَات (۱٬۰) و < أنّ > السّرعة (۲٬۰) عبارة عن ثُقْلها (۲٬۰) و أمّا الشّدَةُ (۲٬۰)؛ فعبارة عن حركة الشّيء (۲۲۰) في نفسه حتّى يَبْلُغَ (۲٬۰) ما لهُ (۲۰) من أَقْصَى (۲۰) الكمال .

أمّا النَّهُ عْفُ ؛ فعبارة عن حركة الشّيء في نفسه (٢٠٥ الى الانسلاخ . وأمّا المَكَانُ ؛ فعبارة عن السّطح الباطن من (٢٠٠ الجرْم الحاوي المماس للسطح الظّاهر من الجرْم المحويّ (٢٠٠) ؛ كالسّطح الباطن من ٢٠٠ الكُوز (٢٠٠٠)

(٥١٥) س ، د : البطو . ق : البطؤ .

(١٦٥) فعبارة : (فر) ق.

(١٧٥) ضعفها = ضعف الحركة.

(۱۸ه) ق : فربما.

(١٩-٥١٩) كذا (!) في ق . س ، د : تحلل السكنات.

(٧٠٠) ق: السرعية.

(٢١٥) ثقلها (= ثقل الحركة) . ق : تقللها.

(٢٢٥) ق: الاشتداد.

(۵۲۳) س ، د : حركة ماشي .

(٢٤) يبلغ: +ق؛ -س، د.

(٥٢٥) ماله : + س ، د ؛ ـ ق.

(۲٦٥) س ، د : اقصا.

(۷۲۷) س ، د : نفسیه .

(۲۸هـ۲۸)+ق. \_ س ، د . «من الجرم الحاوي . . .» ، كذا عند ابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ٩٤ س ٢-٣)؛ «من الجوهر الحاوي . . .» عند الغزّالي (معيار العلم ، نشرة دنيا ، ص ٣٠٣ س ٢١-١٣) ؛ «من الجسم الحاوي . . . »عند الجرجاني (التعريفات ، ص ٢٠٣ س ٢٠٣) .

(٢٩) ق : من الجرم المجوى عليه . وهو تحريف لاصل التعريف ؛ قارن : ابن سينا (= للجسم المحوي)، هـ ٥٢٨ ، قطر.

(۳۰ه) ف الكون. والكوز (ج الكواز) اناء كالابريق ؛ يراجع : القاموس ، مادة اكورًى

المماس [سريم ١/ب] للسطح الطَّاهر من الماء الموضوع فيه .

وأمَّا الحَيِّزُ ؛ فعبارة عن المكان ، أو تقدير المكان .

وأمّا الخَلاءُ(٢٠٠) ؛ فعبارة عن بُعْدٍ [ق٠١/أ] قائم (٢٠٠) لا في مادّة ، من شأنه أَنْ يملُّهُ (٢٠٠٠) الجِرْمُ .

وأمَّا الزَّمانُ ؛ فعبارة عن(٥٣١) تقدير الحركات .

وأمّا الآن ؛ فعبارة عن نهّاية الزّمان ۚ . وإنْ شِئْت (٥٢٠) حَفَيْرَهُ > قُلْتُ : هو ما يَتّصِلُ بِهِ الماضي بالمستقبل .

ُ وَأَمَّا النَّتَالِي (٢٠٠) ؛ فعبارة (٢٧٠ عن نسبة < وَضْع ِ شيءٍ > آخر ، الى < شيءٍ > أوّل (٢٠٠) من غير فاصل يفصل بينهما (٢٠٠) .

وأَمَّا التَّماسُ ؛ فعبارة (٢٠٠٠ عن ما يلاقي (٢٠٠٠ الدّواب بأطرافها على (٢٠٠٠ وجهٍ لا يكون بينها بُعْدٌ أصلا .

(٥٣١) س ، د ، ق : الخلا.

(٥٣٢) س، د: قايم؛ ق: قايم، (فر) قا، (= قاقايم).

(٥٣٣) ق : يملاه.

(٥٣٤) ق : عما به.

(٥٣٥) س ، د : شيئة . ق : شيت.

(٥٣٦) س ، د : السوال . ق : التناءي . (انظر الفصل الاول ، قبل ، هـ ٣٠) .

(٥٣٧-٥٣٧) س ، د : عما يشبه اخير آلی اول

(٥٣٨) تحريف النّص هنا أساء ألى فهم المقصود بالتتالي ؛ فاقترحنا < وضع شيء > و حشيء > لتقريبه من حد التتالي عند ابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ١٠٠ س ١٠٠ والغزّالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٠٠ س ٢ من اسفل)؛ والا فهو لا ينطبق على حد التوالي ، ايضا (قارن: ابن سينا ، ص ١٠٠ س ٥٠ الغزّالي ، ص ٣٠٦ س ١ من اسفل) ؛ ويلاحظ أن الجرجاني (التعريفات ، ص ٢٠٤ لا يذكر المصطلحين .

(٥٣٩-٥٣٩) - (ر) ق ؛ + (هـ) ق.

(٤٠) ق: يلاق.

(۱۱ه) س ، د : الي.

وأمّا التَّداخلُ (٢٤٠) فعبارة ٥٢٠ عن ملاقاة (٢٤٠) شيء بأَجْمَعِهِ لأخر بأَجْمَعِهِ ، ويَتْبَعُهُ كون (٤٤٠) كلّ واحد من المتداخلين في مكان الآخر . (٤٤٠)

وَأُمَّا النَّلَاصِقُ ؛ فَعبارة عَن التَّماسُ بِينَ متلاصِقَيْنَ ، ﴿﴿ اللَّهُ حَامَا > رَفِيقٍ فِي الانتقال ؛ < ولا يكون > الانفكاك لاحدهما عن الآخرر الاّ قَسْراً اللهُ ؟ ﴾

وَأُمَّا الاتَّصَالُ ؛ فعبارة عن اتحاد (١٠٠٠ مقدارَيْن في حدّ مشترك بينهما يكون هو طرفاً (١٠٠٠ لكلّ واحد منهما .

وأُمَّا الوَسَطُّ؛ ("") فعبارة عن ما("") يكون بين("") طَرَفَيْن > غير متلاقِيَيْن > ، لا يتصل البعيدُ("") من أحدهما الى الآخر إلا بعد الوصول اليه .

(٥٤٢) س ، د : التناخل.

(٥٤٣) س ، د : عما لاقاه .

(٤٤٥) س ، د : تبعه . كون : (هـ) ق.

(٥٤٥) ق : الحر.

(۲۶۰) س ، د : المتلاصقين.

(٧٤٥-٧٤٥) \_ س ، د . + ق ؛ وفيها العبارة محرفة ، هكذا : رفس في الانتقال الاخدهما من الاخر الا فسرا.

(٤٨) ق : اتحادا ، (وكأن الناسخ ضرب على الاف الثانية)

(٩٤٩) ق : طرف

(١٥٥) ق : فهوما.

(۲۰۰) ق : يبن.

(٥٥٣) ق : يتصل اليه من.

وامّا الظَّرْفِيَّةُ ؛ (\*\*\*) فعبارة عن ما يَقَعُ انهاء الاستحالة فيه ، أو في ما قام به (\*\*\*) عليه ؛ و < ذلك >(\*\*\* إمّا جُمْعاً ، فإشتراك أشياء في معنى عام لها ؛ و إمّا فُرادى ، < فأشياءً > كلَّ واحدٍ < منها > مختصّ بما لا وجود له في الأخر (\*\*\*) .

وَأَمَّا النَّهَايَةُ ؛ [س١٢/ب] فعبارة عن ما لو فـرض الفارضُ الـوقوف عِنْدَهُ (١٠٠٠) ، لم يجدُ بعدَه شيئًا (١٠٠٠) آخر من ذي الطُّرَف (١٠٠٠) ؛ كالنَّقطة للخطّ ، والخّطِ للسطح ، والآن للزمان . واذ ذاك (١٠٠٠) ، لا يَخْفَى معنى (١٠٠٠) لا نهاية .

وأمّا الجَهةُ ؛ < فعبارة عن > كلّ شيء مآله الى(١٦٠) الغاية المحدّدة(١٦٠) له .

وأمّا العَالَمُ ؛ فعبارة عن ما < هو > غير الباري ، [ق ١٠ / ب] سبحانه وتعالى ، من الموجودات (٢٠٠٠ .

(٤٥٥) س ، د : اما الطرفية . ق : واما الطرف.

(٥٥٥) س ، د : فيها قاربة عليه.

(٥٥٦-٥٥٦) حصل تقديم وتأخير ، هنا ، في ق ، هكذا : اما فرادي فاشيا كل واحد تختص بما لا وجود له في الاخر واما معا فاشتراك اشيا في معنى عام لها .

(٥٥٧) س ، د : الوقوف عنها . ق : الوقت غيره . (هـ) ق : أو غيره .

(۵۵۸) س ، د : سبیلا . ق : شیا.

(٥٥٩) س ، د : ذي طرق.

(٥٦٠) ق : اذ وذاك.

(٣٦١) ق: فلا يخفي . معنى : + س ، د ؛ ـ ق. يلاحظ (لا نهاية) ترد عند ابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ٢٢ س ٢١-١٣٣) وتبعا له الغزّالي (معيار العلم ، نشرة دنيا، ص ٣٠٧ س ٢١-١٢) على (مالا نهاية)؛ ولا ذكر لهما معا عند الجرجاني (التعريفات ، ص ٣٦٦-١٧١٤١٧).

(٥٦٢) س ، د ، ق : ماله من .

(٦٣٠) س ، د : المحدودة . ق : المحدودة (صح : المحددة).

(٩٦٤) ق : عد.

(٥٦٥) ق : الموجود.

وأمّا الفَلَكُ ؛ فعبارة (٢٦٠) عن (٢٠٠ جِرْم كُريّ الشّكل ٢٠٠) ، غير قابِل للكَوْنِ والفساد ، محيط (٢٠٠) بما في (٢٠٠) عالم الكون والفساد (٢٠٠) وعلى رأي الاسلاميين ؛ فعبارة عن جرْم كُريّ (٢٠٠) محيط بالعناصر .

وأمّا النَّارُ ؛ فعبارة عن جِرْم بسيط حارّ (٢٠٠٠) يابس . وأمّا الهُواءُ (٢٠٠٠) ؛ فعبارة عن جِرْم بسيط حارّ رطب (٢٠٠٠) وأمّا الماء ؛ فعبارة عن جِرْم بسيط باردٍ رطب . وأمّا اللَّهُ ؛ فعبارة عن جِرْم بسيط باردٍ رطب . وأمّا التّرَابُ (٢٠٠٠) ؛ فعبارة عن جِرْم بسيط باردٍ يابس ٢٠٠٠) .

(٥٦٦) ق : عبارة.

(٥٦٧-٥٦٧) جرم كري الشكل؛ س ، د : كروي؛ ق : كزي . و (الشكل) لم ترد في العبارة المناظرة عند ابن سينا : الفلك هو جوهر بسيط كري (رسالة في الحدود ، ص ٨٩ س ١ من اسفل)؛ وعند الغزّالي : الفلك هو جسم بسيط كري (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٠٢ س ٧)؛ كذلك الجرجاني : الفلك جسم كري (التعريفات؛ ص ١٤٧ س ٤ من اسفل) .

(٥٦٨) س، د: محيطا.

(٥٦٩) في : \_ ف ؛ + س ، د.

(۷۰) والفساد : ـ س ، د ؛ + ق.

(۷۱) ق : كزي.

(۵۷۲) ق : حار.

(٥٧٣) ق : الهوي .

(٥٧٥ ـ ٥٧٥) كذًا في س، د. وسياق العبارة في ق: «واما التراب فعبارة عن جرم بسيط بارد يابس. واما الماء فعبارة عن جرم بسيط بارد رطب». يلاحظ تسلسل العناصر الاربعة (= النار، الهواء، الماء، التراب) تبعاً لقراءة س، د، فهو الصحيح (قارن: ابن سينا، رسالة في الحدود، ص ٩٠ ـ ٩١؛ والغزّالي، معيار العلم، نشرة دنيا؛ ص ٣٠٢.

(٥٧٦) = الارض . (انظر ابن سينا ، رسالة في الحدود ، ص ٩١ س ١٧ ؛ والغزّالي، معيار العلم ، نشرة دنيا، ص ٣٠٢ س ٣ من اسفل) .

وامّا الحرارةُ ؛ فهي ما من الكَيْفِيَّات ؛ يفرّق بين المُخْتَلِفَات ، ويجمع بين المُخْتَلِفَات ، ويجمع بين المتشاكلات (٧٧٠) .

وأمَّا البُرودَةُ ؛ فها كان ( ٧٠٠ من الكَيْفِيَّات ؛ يَجْمَعُ ( ٢٠٠ بين ( ٠٠٠ المتشاكلات وغير المتشاكلات ( ٢٠٠ المتشاكلات ( ٢٠٠ )

وأمّا الرّطُوبَةُ ؛ فيما كان من الكَيْفَيّات ، بها(١٨٠٠ يسهلُ قبولُ الجسمِ للانحصار والتّشكُل(١٨٠٠ بشكل غيره ؛ وكذا تَرْكه(١٨٠٠ .

(٥٨٣) وكذا تركه: \_ س ، د ؛ + ق . وقد وردت عبارة «عسر الترك له» عند ابن سينا

<sup>(</sup>۷۷۷) المختلفات... المتشاكلات ؛ كذا (!)؛ عند ابن سينا : المختلفات ... المتجانسات (رسالة في الحدود ، ص ٩٦ س ١) وتبعا له الغزّالي (معيار العلم طبعة دار الاندلس ، بيسروت ١٩٧٨ ، ص ٢٢٢ س ١٥؛ بينها تحسرفت (المختلفات) على (المختلفات) في نشرة دنيا ص ٣٠٤ س ١٠؛ واظنها من اغلاط الناشر) .

<sup>(</sup>۷۸) ق : کانت .

<sup>(</sup>٥٧٩) ق : كيفيات تجمع.

<sup>(</sup>٥٨٠) ق: المتشاكلات وعن المتشاكلات . وغير المتشاكلات: ـس ، د. وفي حدّ (البرودة)، عند ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٩٦ ، س ٥) وتبعا له الغزّالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٠٤ س ١٤) نجد بدلها عبارة : «المتجانسات وغير المتجانسات»؛ فلاحظ.

<sup>(</sup>۸۱) ق : بما.

<sup>(</sup>٥٨٢) س، د: التشكيل. وسترد في حدّ (اللزج)، بعد قليل؛ تشكّله. وبازاء الحالتين، نجد الكندي يستعمل: الانحصار والاتحاد (رسائيل الكندي الفلسفية، (رسائة في حدود الاشياء ورسومها)، تحقيق محمد عبد الهادي ابو ريدة، القاهرة ١٣٦٩/١٩٠٠، جد١، ص ١٧١ س ١٦٠٤)؛ كما يستعمل ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٩٦ س ٩) وتبعا له الغزّالي (معيار العجلم، نشرة دنيا، ص ٣٠٤ س ١٦): الحصر والتشكيل؛ (مع ملاحظة ان التشكيل تردعلي الشكل، عند ابن سينا، ايضا، ص ٩٦ س ١٣؛ ونظيرها: التشكيل عند الغزّالي؛ ص ٣٠٤ س ١٨، في تعريف اليبوسة) امّا الجرجاني؛ ففي تعريف الرطوبة (التعريفات ص ٩٨ س ٢) وتعريف اليبوسة (ايضا، ص ٣٣٠ س ١١) يذكر: التشكيل؛ ولا يشير الى الحصر والانحصار.

وأمَّا اليبُوسةُ (٩٨٠) ؛ فمقابلة للرطوبة (٩٨٠)

وأمّا اللطافَةُ ؛ فقد تُطْلَقُ بإزاء رِقُة‹‹٠٠ القوام‹‹٠٠ على قبول القِسْمةِ الى غاية الصّغَر في < الجسْم > الآخر بالاشتراك‹٠٠٠

و < أمَّا > الْغِلْظَةُ ؛ فمقابِلة (٥٠٠ [س١٢/] لها في الطَّرفَين (٥٠٠)

وأمَّا اللَّزِجُ ((٥١) ؛ فهو (٥١٠) ما يسهل تَشَكُّلُهُ بأيّ شكل كان ، ويعسر تفريقه لامتداده متصلًا (٥١٠) .

جه (رسالة في الحدود، ص ٩٦ س ١٤) وتبعا له الغزّالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ١٤ س ١٩٠٨) في حد اليبوسة.

(٨٤) ق : اليبوسة .

(٥٨٥) ق: الرطوبة . واليبوسة ترد عند جابر (انظر : المختار من رسائل جابر بن حيان ، تحقيق باول كراوس ، القاهرة ١٩٣٥/١٣٥٤ ، ص ١١٠ س ١)، وابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ٩٦ س ١١٠)، والغزّالي (معيار العلم ، نشرة دنيا، ص ٣٠٤ س ١١)؛ أمّا الكندي ، ص ٣٠٠ س ١١)؛ أمّا الكندي ، وهو متأخر عن جابر وسابق على ابن سينا ، فيوردها : اليبس ، (انظر: رسائل الكندى الفلسفية ، جـ ١ ، ص ١٧١ س ١٣) .

(٥٨٦) س ، د : (ر) تطلق بارادة؛ (هـ) بازاء ؛ رقة : ـ س ، د . ق : يطلق باراقة .

(٥٨٧) القوام = قوام الجسم.

(٥٨٨) س ، د : والاشتراك.

(٥٨٩) س ، د : والغلط مقابل . ق : بالغلط مقابلة .

(٥٩٠) الطرفين = طرفي القسمة والاشتراك.

(٩٩١) س ، د : المزاج . ق : الزوج . وسبق ان رأينا قراءة ق : اللزج ؛ وقراءة س ، د ل ، م : اللزوجة (راجع الفصل الاول ، قبل ، هـ ٤٠ والتص فوقه ) ؛ والاخيرة لا تستقيم مع سياق النص هنا .

(٥٩٢) س ، د ; وهو.

(٥٩٣) لامتداده متصلا : ٥س ، د ؛ + ق.

(٥١٠ وأمَّا الْهَشُّ ؛ (٥١٠) فعلى مقابلته، ٥١ .

وأمَّا الاسْتِحَالَةُ ؛ فعبارة عن استبدال ٥٩٠٠ حال الشَّي ، إمَّا في ذاته ، أو صفة من صفاته ، لا دفعة واحدة ؛ بل يسيراً يسيراً .

و أمّا الكَوْنُ ؛ فعبارة عن خروج شيء من العَدَم الى الوجود دَفْعَةً واحدة ، في طرف زمان ، لا يسيراً يسيراً ...

وأمّا الفُّسَادُ ؛ فعبارة عن خروج شيء (٩١٠ من الـوجود الى العّــدَم دفعةً واحدة ، لا يسيراً يسيراً .

وأمّا المِزَاجُ ؛ فعبارةً عن كفيّة حادثة من تفاعل (٥١٠) بين كيفيّات العناصر [ق١٨/ أ] بعضها عن بعض بإجتماعها وتماسها .

وأمَّا الْأَمْتِزَاجُ ؛ فعبارة عن اجتماع عناصر متفاعلة الكيفيَّات(٢٠٠٠) .

وأمَّا النَّمُوُّ ؛ فعبارة عن زيارة اقطار (١٠١٠) الجسم ١١٠١ لما يَرِدُ عليه من الغذاء ،

او يستحيل سببها به . وأمّا الذُّبُولُ ؛ فمقابل له ٢٠٠٠ .

وَأَمَّا التَّنُّولُونُولُ ؟ (١٠٣) فعبارة عن زيادة حجم الجرْم(١٠٤) من غير زيادة في

(٩٤-٩٤) ـ س ، د ؛ + ق.

(٥٩٥) ق : الهس . وقد غلط النسّاخ في تدوين اللفظة في الفصل الاول (هامش ٤١)؛ وقد صوبنا رسم اللفظة هناك بالاستناد الى ابن سينا ؛ وقد اهمل ذكرها الغزّالي (معيار العلم، ص ٤٠٣ ؛ وقارن طبعة دار الاندلس ، ص ٢٢٣) ولم يعرفها الجرجاني (التعريفات ص ٢٢٨).

(٩٩٦) ق: الأستدلال.

(٩٩٧-٥٩٧) \_ق؛ + س، د.

(۹۹۸) ق : شي ما.

(٥٩٩) ق: بفاعل.

(٦٠٠) ق: الكيفات.

(٢٠١) اقطار ؛ مفردها : قطر، اي الناحية والجانب . يراجع : القاموس، مادة (قطر).

(۲۰۲-۲۰۲) ـ ق ؛ + س ، د.

(۲۰۳) س ، د : التحلحل . ق : المتخلل.

(۲۰٤) ق : الحزم.

نفسه لورود<sup>(۱۰</sup>۰۰) خارج عنه .

و < أمَّا > التُّكَانُّفُ ؛ ففي (١٠٠) مقابلته(١٠٠ .

وأمّا النّفس؛ فعبارة عن كمال أول (١٠٠٠ لكلّ (١٠٠٠ جسم طبيعي من شأنه أنْ يفعل أفعال الحياة (١٠٠٠ ح > هذا رسم النفس على وجه تشترك (١٠٠٠ فيه النّفس الفَلكيّة، والنّباتيّة، والحيوانيّة (١٠٠٠)، والانسانية \_ إن قلنا: إنّ مالكلّ واحد من الأفلاك من الحركة [س ١٦/ب] لاتتم إلّا بمعاضدة (١٠٠٠ غيره من الأفلاك له؛ والّا فالأنفُس الفلكيّة خارجة عنه. واذ ذاك (١٠٠٠)، فان قيّدت الرسم المذكور (١٠٠٠ بالنّمو والتّغذية والولادة (١٠٠٠)، كان رسماً للنفس الحيوانيّة؛ وان النّباتيّة (١٠٠٠)؛ وان قيّدته بالادراك والحركة، كان رسماً للنفس الحيوانيّة؛ وان قيّدته بالنظريّة والعمليّة (١٠١٠)، كان رسماً للنفس (١٠٠٠) الانسانية .

٠ (٦٠٥) ق : لورد.

(٦٠٦) س، د، ق: في.

(٣٠٧) يراجع حد (التخُلخل) عند ابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ٩٨-٩٨) ؛ وقد تحرّف في المطبوع ؛ فأصلحه الغزّالي بتفريق (التخلخل) و (التكاثف) (قارن : معيار العلم ، نشرة دنيا ، ص ٣٠٥ س ١ ، ١٠).

(۲۰۸) اول: ـق با + س، د .

(۲۰۹) س، د: الكل.

(٦١٠)ق: الحيوة. ولاحظ حد (النفس) عند ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٨١ ـ ٨٢)؛ وقارن اصلاحات الغزالي على النص المذكور (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٩٠ ـ ٢٩١). وقارن فيها سيأتي من التقسيمات الفلكية والنباتية والحيوانية والانسانية، الجرجاني (التعريفات، ص ٢١٧ ـ ٢١٨).

(٦١١) ق: يشترك .

(٦١٢) س، د: السائبة والحيوانية. ق: النباتية والحيوانية .

(٦١٣) س، د: يتم في قوة (؟).

(٦١٤) ق: واذا زال .

(٦١٥ ـ ٦١٥) س، د: بالترتب والتغذية والولادة. ق: في النمو والتغذي والولادة.

(۲۱۲ ـ ۲۱۲) ـ ق؛ + س، د .

(٦١٧) س، د: البيانية .

(۲۱۸) س، د: والعلمية . ٠

وامّا الغاذيةُ(١٢٠)؛ فعبارة عن قوّة توجب إحالة(١٢٠) جسم غير ماهي فيه شبيهاً بما هي فيه ، ليتمّ به كمال النّشوء(١٢٠) في النمو، وليكون(١٣٠) بدل ما يتحلل(١٢٠) منه . وتخدم هذه < الغاذية > هاضمةٌ(١٢٠) وهي قوة من شأنها < أنْ > تذيب الغذاء(١٢٠) وتحيله إحالة ما ينفذ(١٢٠) بها، للنفوذ في كلّ عضو، لِتَفْعل فيه الغاذية(١٢٠) ما تَفْعل . وتخدم (١٢٠) الهاضمة ماسِكةُ(١٣٠) ، وهي قوّة من شأنها امساك الغذاء لتفعل (١٣٠) فيه الهاضمةُ [ق 1 1 / ب] ما تفعل . وتخدم الماسِكة جاذبةُ(١٣٠) وهي قوّة من شأنها ان تجذب الغذاء الغذاء البدن الى باطنه ، والى جميع الأعضاء والمنافذ . والدافعة(١٣٠) خادمة الكلّ ، وهي قوّة من شأنها دفع الفَضل المستغنى(١٣٠) عنه(١٣٠) .

(٦١٩) ق: هو. ولاحظ تعريف الجرجاني (التعريفات ، ص ٨٤) حيث «هي صفة توجب للموصوف بها ان يعلم ويقدر».

(٦٢٠) ق: العادية .

(٦٢١) له (من: احالة): ؟ ق .

(٦٢٢) س، د: الشِعر .

(٦٢٣) س، د: وليكن.

(٦٧٤) س، د: يخلق. ق: يتخلل.

(٦٢٥) س، د: ويخرم وهذه خاصة: ق: بحدم هذه هاضمة .

(٦٢٦) س، د: شأنها الغذا. ق: شأنها تذيب الغذا .

(٦٢٧) ق: يتغذ .

(٦٢٨) س، د: عضو ولتعمل فيه العادة. ق: عضو ليفعل في الغاذية .

(٦٢٩) س، د: يفعل ويخدم. ق: يفعل و ١٠٠٠م

(٦٣٠) س، د، ق: مسكة.

(٦٣١) س، د: الغذا لتفعل. ق: الغدا ليفعل.

(٦٣٢) س، د: وتخدم والماسكة حادثة ق: وعدم المماسكة جاذبة .

(٦٣٣) س، د، ق: الغذا .

(٦٣٤) والدافعة: ..س، د، + ق.

(٦٣٥) س، د: الفضل المستغنا. ق: الفعل المستغني ـ

عنه(۱۲۲)

وأمّا النَّامية؛ فهي قوّة من شأنها زيادة أقطار جسم ما(١٣٧)، بما إختصَّت الغاذية(١٣٨،، شبيهاً به حتى(١٣٩) يبلغ كماله من النَّمو .

وأمّا المُولِدة؛ ف حسمي حقوة من شأنها فصل جزء (۱۱۰) من الجسم الذي (۱۱۰) هي فيه [س ١٤/١] حتى > (۱۱۰ يكون منه ۱۱۰) شخص اخر من نوع ماهي قوّة له .

وَأَمَا قُوَّةَ اللَّمْسُ ١٩٤٦؛ فعبارة عن قوّة مُنْبثةٍ ١٤٠١ في كلِّ البدن، من ١٩٠٠ شأنها

(٦٣٦) قارن، بخصوص اصلاحنا لابرز المصطلحات الواردة في هذه الفقرة، اقوال ابن سينا في هذا الشأن (الاشارات والتنبيهات ،نشرة دنيا، جـ٢ ص ٤٣١ ـ ٤٣١).

(٦٣٧) س، د: جسمها. ق: جسمها.

(٦٣٨) ق: بما احتاله الغادية .

(٦٣٩) حتى: ـق؛ + س، د .

(٦٤٠) ق: جز .

(٦٤١) س، د، ق: التي .

(٦٤٢ ـ ٦٤٢) س، د: يكن ان يكون عنه. ق: تمكن بان يكون منه .

اللمس، والذوق، والشم، والسمع، والبصر؛ (يراجع، بعد). وقد سبق له، في اللمس، والذوق، والشم، والسمع، والبصر؛ (يراجع، بعد). وقد سبق له، في حديثه عن عدة الالفاظ في الفصل الاول (انظر هامش ٥١ منه، قبل)، ان ذكر الحواس الحواس الحمس بتسلسل اخر: السمع، والبصر، والشم، واللدوق، واللمس. ومع ان مثل هذا التقديم والتأخير في تسلسل الحواس غير ظاهر الاهمية، ههنا لكنا نلاحظ في اقوال ابن سينا نوعاً من المفاضلة في الترتيب، عندما يتحدث عن البصر، ثم السمع، ثم اللمس، ثم يذكر الشم والذوق (قارن: ابن سينا، رسالة في القوى الانسانية، وادراكاتها، ضمن: تسع رسائل، ص ٦١ - ٢٦). لكن الاسلاميين لايتقيدون بمثل هذا الترتيب، دائيا ؛ فهذا الخوارزمي، مثلا يدكر الخواس الخمس على انها البصر، والسمع والذوق، والشم، واللمس (انظر: مفاتيح العلوم، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، بلا تاريخ ص ٨٣ س ١٤).

(٩٤٤) ق: عن منبتة . أوة : + س، د. والجرجاني (التعريفات ص ١٧٠ س ٣): منبثة .

(٦٤٥) س، د: ومن (وكأن الناسخ ضرب على الواو؟) .

ادراك ماينفعل عنه البدن من الكيفيات الملموسة (١١١) .

وأمّا حاسّة الدّوق، فعبارة عن قوّة مُنْبَنْة (١٤٠٠) في العصبة المنبسطة (١١٠٠) على السّطح الظاهر من اللسان، من (١١٠٠) شانها أن تدرك مايرد عليها من الطّعوم (١٠٠٠ بتوسّط مافيه من الرّطوبة (١٠٠٠) المُغذية (١٠٠٠).

وأمّا حاسّة الشّم، فعبارة عن قوّة مُرتّبة في زائدتي (١٠٠٠) مقدّم الدماغ (١٠٠٠)، من شأنها ادراك مايتادي (١٠٠٠) اليها من الرّواثح بتوسّط الهواء .

وأمّا حاسّة > السّمع؛ فعبارة عن قوّة حُمُرتَبة > (١٠٥٠) في عصبة سطح الصماخ الباطن من الأذنين (١٠٥٠) من شأنها ادراك مايتادي (١٠٥٠) حراليها > من الأصوات الجارية (١٠٥٠) بواسطة تموج الهواء (١٠٥٠).

(٩٤٦) ق: الملوسة .

(٦٤٧) منبثة: \_ ق؛ + س، د. والجرجاني (التعريفات، ص ٩٥ س ٥ من اسفل): منبثة .

(٦٤٨) ق: المتسطة. والجرجاني (التعريفات؛ ص ٩٥ س ٥ من اسفل): العصب المفروش.

(٦٤٩) س، د: ومن .

( ٦٥٠ \_ ٦٥٠) س، د: يتوسط فيه الرطوبة .

(٦٥١) ق: الغذية .

(٢٥٢) س، د : في ازاء . يلاحظ قول الجرجاني: قوة مودعة في الزائدتين الثابتتين . . . المخ (التعريفات ، صن ١١٤ س١) .

(٦٥٣) ق: الدباغ .

(٦٥٤) س، د، ق: يتادي .

(٦٥٥) مرتبة : + ع. استعملها المؤلف فيها بعد، ولاحظ الجرجاني (التعريفات ، ص ١٠٥) مرتبة : + ع. استعملها المؤلف فيها بعد، ولاحظ الجرجاني (التعريفات ، ص

(٢٥٦) ق: الأذن .

(۹۵۷) س، د، ق: يتادي .

(۲۵۸) س، د: الحادثة. ولاحظ قول الجرجاني (التعريفات، ص ۱۱۸س ۱۷) أن والصوت كيفية قائمة بالهواء يحملها الى الصماخ».

(٢٥٩) ق: تموَّح الحوا .

وأمّا حماسة المجوَّفة من وأمّا حماسة المجوَّفة من العصبة المجوَّفة من العَين (۱۲۰)، من شأنها ادراك ماينطبع (۱۲۰) فيها من صور أشباح الأجسام (۱۲۰) ذوات الألوان المضيئة، والمشتدَّة (۱۲۰) في الرّطوبة [ق ۲ ۱/ أ] الجليديَّة (۱۲۰) بتوسط الأجسام المُشفة (۱۲۰)، أي (۱۲) التي لا لون فيها (۱۲۰۰)، فلا تحجب ماوراء ها (۱۲۰۰).

وَأَمَّا الْحِسُّ الْمُشتركُ(١٦٠٠)؛ فعبارة عن قوّة مرتبة في مقدّم التّجويف الأول من الدماغ، من شأنها ادراك مايتأدّى(٢٠٠) اليها من الصَّور المنطبعة في الحواس الظّاهرة.

وأمًّا المُصَوّرةُ، وتُسمى (١٧١) الخيال؛ فعبارة [س ١٤/ب] عن قوّة مُرتبة في

(٦٦٠) كذا (!). ولاحظ عبارة الجرجاني (التعريفات، ص ٣٩ س ١٠ ـ ١١) في تعريف البصر بأنه «القوة المودعة في العصبتين المجوفتين اللتين تشلاقيان، ثم تفترقان فيتأديان الى العين . . . الخ» .

(٦٦١) ق: يطمح .

(٦٦٢) ق: اسباح الاجسام.

(٦٦٣) س، د: المضيئة والمشتدين. ق: المضية والمسدرة .

(٦٦٤) ق: الحليدية (بلا نقاط).

(٩٦٥ - ٩٦٥) س، د. + ق(اصل العبارة): بتوسط الاجسام في الرطوبة الجلدسة بتوسط الاجسام المشفة ، إي (واضح غلط الناسخ في التكرار) .

(٦٦٦) المشفة، من شُفّ، مارُقٌ وظهر مآوراءه (انظِر القاموس، مادة شفف). ومنه مساق مصطلح (مشف) الذي ذكره ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٩٧ س ١١ ـ ـ ١٣٠)، وتبعا له الغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٠٤ س ١ من اسفل) .

(٦٦٧) س، د: الالوان بها .

(٦٦٨) ق: محجب ماورآها. س، د: يججب ماوراءها . .

(٦٦٩) ق: المشترك ويسمى فانطاسنا (بلا نقاط). وواضح غلط ناسخ ق، فستذكر (الفنطاسيا) في اخر المصورة ، فيها سيأتي ذكره. والحس المشترك مذكور عند الجرجاني (التعريفات ، ص ٧٧س ١ ـ ٣)؛ بينها يسميه الخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٨٣ س ١٦): الحس العام .

(٦٧٠) س، د، ق: يتادي .

(۲۷۱) س، د: تسمی . ق: سمی .

مؤخر" التّجويف الأول من الدّماغ، من شأنها ان تحفظ مايتأدّى اليها(١٧٠) من (١٧٠) ماأدركته الفانطاسِيا(١٧٠) .

(۲۷۲) س، د: یتأدی فیها. ق: یتأدی بها .

(٦٧٣) من: \_س، د؛ +ق.

(٦٧٤) الفانطاسيا: ـ س، د. ق: فانطانيا؛ (يلاحظ ان ناسخ ق الذي غلط بـذكر فانطاسيا، بُعَيَّد الحس المشترك، قبل هامش ٦٦٩، لكنه رسمها بالسين لا بالثاء كما يفعل هنا) وفانطاسيا (Phantasia) هي اللفظة اليونانية التي تعني القوة الخيالية، او القوة المصورة، كما استعارهـا الفلاسفـةالعرب من أرسـطو الذي ذكرها في بعض مؤلفاته (انظر للتفصيلات: -Van Den Bergh, Semon: Aver roes, Tahafut al - Tahafut, London 1954, vol. II, pp. 187 - 188; also :p. 212/a; .pp. 122, 161, 188f حيث تعنى الخيال والتصور) ولقد سبق الكندي الفلاسفة العرب كافة بالتنصيص على (فنطاسيا) مرادفة للقوة المصورة، و «هي التي يسميها القدماء من حكماء اليونانيين الفنطاسيا، (الكندي، رسالة في ماهية النُّوم والرؤيا، ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، نشرة ابوريدة، ١/٢٩٥ س ٥ ـ ٦)؛ وهي عنده تقترن بالصور كالهيولي (الكندي، رسالة في العقل، ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، ١ /٣٥٦س ١ ـ ٣ = رسائل فلسفية، تحقيق عبد الرحمن بدوي، دار الاندلس، بيروت ١٩٨٠/١٤٠٠، ص ٣س ٢ ـ ٤) وفي موضع اخر يضع التوهم والتخيل بمعنى الفنطاسيا (رسالة في حـدود الاشياء ورسومها ، ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، ١٦٧/١ س ٩ ـ ١٠) ومع ان الفلاسفة بعد الكندي اختلفوا في دلالة (فنطاسيا) تبعا لموقف ارسطو منها (قارن اقوال فان دينيرك : 191, 200 - 161, 168, 188 - 191, 200) ؛ يبقى تعريف الخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٨٣ س ١٧ ـ ١٩) «فنطاسيا، هي قوة المخيلة من قوة النَّفس، وهي التي يتصور بها المحسوسات في الوهم، وانَّ كانت غائبة عن الحس، وتسمية القوة المتصورة والمصورة، اكثر وضوحا من الجرجاني الذي لايشير صراحة الى (فنطاسيا)؛ بل الى المتصرفة (التعريفات ص ١٧٣ - ١٧٤) والوهمي المتخيل (ايضا ص ٢٢٨) .

وأما المُتَخَيِّلة (م٧٠) و تُسمى إن نُسبتْ الى الانسان مُفكّرة (٢٧٠)؛ فعبارة عن قرّة مُرتبة (٢٧٠) في مقدّم التَّجويف الثاني من الدِّماغ ، من شأنها الحُكم على مافي الخيال بالاقتران (٢٧٠)، وان لاتفارق (٢٧٠) التركيب والتحليل (٢٠٠٠). ومن لاتفارق وأمّا الوهميَّة (٢٨٠٠)؛ فعبارة عن قرّة مُرتبة في مؤخر التَّجويف الثاني من

«١٥٧) س، د: المخيلة. ق: المخيلة. بخصوص ترجيح قراءة (المتخيلة) يذكر الفارايي هذه القوى ، فيسميها (المتخيلة» والوهم، والذاكرة، والمفكرة» (الفارايي، عيون المسائل، ضمن: المجموع، ط١، مطبعة السعادة، القاهرة ١٩٠٧/١٩٢٥، ص ٧٤ س ١٠)؛ اما ابن سينا، فهو يذكر القوى التالية: المصورة ، والوهم، والحافظة والمفكرة [اذا استعملها العقل] والمتخيلة [اذا استعملها الوهم]؛ (ابن سينا، رسالة في القوى الانسانية وادراكاتها، ضمن: تسع رسائل ، ص ٢٦)؛ بينا يحدد الغزالي هذه القوى على انها ثلاثة ، هي القوة الخيالية ، والقوة الوهمية، والقوة المتخيلة (ابن رشد، تهافت التهافت، نشرة سليمان دنيا، ط٢ ، القاهرة تكون (المفكرة) في الانسان، ذلك ان (المتخيلة) هي قوة دراكة فالحكم لها ضرورة من غير ان يحتاج الى ادخال قوة غير المتخيلة» (ابن رشد، تهافت التهافت، من غير ان يحتاج الى ادخال قوة غير المتخيلة» (ابن رشد، تهافت التهافت، ١٧٨ س ١٤ - ١٦)؛ كذلك قارن اقوال الجرجاني (التعريفات؛ ١٧٦ س ١٠).

(-277) –  $\omega$ ، د؛ + ق (اصل العبارة): ويسمى ان سس الى الانسان منكرة ( مذكرة) .

(۲۷۷) ق: (ر) مرتبة؛ (هـ) قوة .

(۹۷۸) س، د: بلا فراق .

(٦٧٩) ق: والاتفاق.

(٦٨٠) ق: المحليل (بلا نقاط) .

(۱۸۱) الوهمية؛ كذاً وهي القوة الثانية عند الفلاسفة: الفارابي، ابن سينا، ابن رشد (كما رأينا في هامش ١٦٥). اما الكندي، فهو لا يشير الى ترتيبها، لكنه يقرنها بالفنطاسيا على اساس مصطلح التوهم والتخيل (رسالة في حدود الاشياء ورسومها، ضمن: رسائل الكندي الفلسفية، ١/١٦٧ س ٩ ـ ١٠) ويفرق بينه وبين الوهم (ايضا، ١/١١ س ٨). بينها نجد الفارابي يدعو هذه القوة وهما، (انظر: عيون المسائل، ضمن المجموع، ص ٧٤ س ١٠) تماماً كا يفعل ابن سينا (انظر: رسالة في القوى الانسانية وادراكاتها، ضمن: تسع رسائل، ص ٢٢ س ٩)؛ والغزالي، تبعا لابنها

السدماغ (۱۸۱۱) من شسأنها ادراك المعاني غسير المحسوسسة (۱۸۱۱) من المعاني المحسوسة (۱۸۱۱) يُسوجب نُفرتَها من المحسوسة (۱۸۱۱) يُسوجب نُفرتَها من الدُئب (۱۸۷۱) .

وأما الحافظة (١٨٠٠)؛ فعبارة عن قوة مرتبة في التّجويف الأخير (١٨٠٠) من الدّماغ، من شأنها حِفظ ماأدركته الوهميّة. وقد تسمى (١٩٠٠) هذه القوّة ايضا، ذاكرة (١٩٠١).

سينا، يدعوها القوة الوهمية (ابن رشد، تهافت التهافت، ١٩ / ٨١٨ س ١٩ - ١٩)؛ وهي عند فان دينبرك estimative faculty واحدة من الترجمات المختلفة لأصل مصطلح (فانطاسيا)، مع ان لها مدلولها الخاص؛ وقد وجدها في الترجمات الملاتينية vis ينه انظر: Van Den Bergy, op. cit., II.p. 188) وهذا التشوش في المعنى، aestimativa انظر: الجرجاني الذي اشار الى (الوهم) مرتين (انظر: التعريفات، ص ١٢٨ س ٢٠٠ س ٨)، بالاضافة الى الوهمي المتخيّل (ايضاً، ص ٢٢٨ س

(٦٨٢) ق: دماغ .

(٦٨٣) س، د: الغير المحسوسة. ق: الغير محسوسة.

(٦٨٤) من المعاني المحسوسة: \_ق، + س، د.

(٦٨٥) س ، د : تدرك الشياه. ق : يدرك الشاه.

(٢٨٦) ما: ؟ ق ( = مالا) .

(٦٨٧) ق: تقربها من الذيب.

(۲۸۸) راجع ماسنقوله في هامش ۲۹۱، بعد .

(٦٨٩) س، د، ق: الاخر. قارن الجرجاني (التعريفات، ص ٧١ س ١٨): الأخير.

(۲۹۰) ق: يسمى/تسمى (!) .

(۱۹۱) يلاحظ (قارن هامش ۱۷۰، قبل) ان الفارابي ينص على (المذاكرة) دون (الحافظة)، [ولاقيمة لما نجده في كتاب في صوص الحكم، المنسوب الى الفارابي (ضمن: المجموع، ص ۱۵۷ = ونشرة محمد حسن آل ياسين، بغاد ۱۳۹٦/ ۱۹۷۱، ص ۷۹) فهي أقوال مطابقة لما يقرره ابن سينا، بعد]؛ اما ابن سينا (رسالة في قوى النفس الانسانية وادراكاتها، ضمن: تمنع رسائل، ص ۲۲ س ۱۱ ـ ۱۲)، حيث يذكر (الحافظة) دون (الذاكرة) ويعرف الاولى بأنها: «خزانة مايدركه الوهم». واستكمالا لهذا الاتجاه نجد ان الغزالي يجمع بين (الذاكرة) مايدركه الوهم». واستكمالا لهذا الاتجاه نجد ان الغزالي يجمع بين (الذاكرة) ◄

وامًا النَّظرية (١١٠ ؛ فعبارة عن قوة حيتم > بها (١٩٣٠) إدراك الأمور الكُليَّة والمعاني المُجردة (١٩٤٠) .

وأمّا العَمَليَّة(١٩٠٠)؛ فعبارة عن قبّة <يتم> بهما ١٩٠١ التصرف في الأمور الجزئيَّة(١٩٠١) بالفكْرَة والرَّويَّة(١٩٠٠).

وَأَمَّا الْعَقْلُ (١٩٨٠ ؛ فقد يُطْلق على أحد (١٩٦) شَيئين (١٩٨ : واحدُ منهما جوهر (٢٠٠٠)

( ۲۹۲ – ۲۹۲) النص من هنا حتى قوله (الفكر والروية) جاء معكوسا في س، د هكذا، «واما العملية ؛ فعبارة عن قوة بها التصرف في الأمور الجزئية بالفكرة والرواية . واما النظرية ، فعبارة عن قوة بها ادراك الامور الكلية والجزئية بين المعاني». كذا، والصحيح تقديم النظرية على العملية ؛ (قارن الغزالي ، معيار العلم، ص ۲۷۸ – ۲۸۸ ؛ وابن رشد، تهافت، ۲۷/۲۸) .

(٦٩٣) (هـ) ق .

(٦٩٤) س، د: الكلية والجزئية بين المعاني. ق: الكلية والمعاني المحددة. (انظر بخصوص ترجيحنا لقراءة [المجردة] تبن رشد تهافت التهافت، ١٧/٢ س.٩).

(٦٩٥) س، د، ق: العلمية. (قارن بخصوص [العماية]، ابن رشد، تهافت التهافت، ١٩٥) . (١٧/ س ١٧) .

(٦٩٦) س، د: الجزئية. ق: الجزيية.

(٦٩٧) س، د: بالفكرة والرواية. ق: بالفكرة (الروية: ـق) .

(۲۹۸ - ۲۹۸) -ق؛ + س، د .

(۲۹۹) س، د: باحد .

(٧٠٠) ق: شيئين والفكرة واحد جوهري .

عند الفاراي و (الحافظة) عند ابن سينا، فينص عليها (انظر: ابن رشد، تهافت التهافت، نشرة دنيا، ١٤/٢ ـ ٨١٤/٥)، لذلك يقرر ابن رشد في رده عليه انه حكى مذهب الفلاسفة في القوى، وتبابع ابن سينا بوجه خاص (ايضا، ٢/٨١٨) ويحسم المسألة بقوله: «ولا خلاف ان الحافظة والذاكرة هما... اثنان بالفعل، [ولكنها] واحد بالموضوع» (ايضا، ٢/٨١٨ س٥، ٩ ـ ١٠) وفي مجال بحث المصطلح، نلاحظ ان الجراني ينص على (الحافظة) صراحة (التعريفات صراحة (التعريفات معها او منفصلة (ايضا، ص ٥٥ ـ ٢٠).

(۷۰۱) ق: والباقى .

(٧٠٢) يلاحظ ان تقسيمات المؤلف للعقل، كما سيأتي يعتمد على مباحث الفلاسفة في الفعل رجوعاً الى ارسطوطاليس. فالكنـدي يشير الى ارسـطوطاليس دون ذكـر مصدره (رسالة في العقل، ضمن: رسائل الكندى الفلسفية، نشرة ابو ريدة، ١ /٣٥٣س ٩ = رسائل فلسفية، نشرة بدوي، ص١ س٩)؛ بينها نجد الفارابي يتحدث بدقة وتوثيق، فهو ينص صراحة على كتاب البرهان [Analytica posteriora]؛ وكتاب الاخلاق [Ethica Nicomacheia]؛ وكتاب النَّفس [De] Anima]؛ وكتاب مابعد الطبيعة [Metaphysica] في مجمل رسالته في معاني العقل (ضمن: المجموع؛ قارن: ص ٤٥س ٦؛ ص ٤٥س ٧؛ ص ١٥ س٨؛ ص ٥٤س ٩؛ ص٤٧ س٧؛ ص٤٧ س٤١، ص٤٩ س٢؛ ص٤٥ س١٠ - ١١١ ص٥٦ س١٢ - ١٣). وتقسيم الفارابي ؛ سيكون في صلب متابعة ابن سينا له، ولو أنه يكتفي بالاشارة الى كتابي البرهان والنفس؛ الأول منسوب الى الفيلسوف [ = ارسطوطّاليس]، والآخر بلا نسبة (انظر: رسالة في الحدود، تسع رسائل، ص ٧٩ س ٢، من اسفل، ص ٨٠ س ١؛ ص ٨٠ س٩). امّا الغزآلي، الذي ينقل عن ابن سينا خلال كتاب الحدود (انظر: معيار العلم، نشرة دنيا ؛ ص ٢٨٧ - ٢٨٩) يتحدث عن العقل بلا توثيق، غير مرة واحدة يشير الى ارسطوطاليس في كتاب البرهان (معيار العلم، ص ٢٨٧ س ١٠). وإنه الحق أن مسألة العقل عند ارسطوطاليس قد أثرت في الفلاسفة الكندي والفارابي وابن سينا (قارن: ماجد فخري، ارسطو المعلم الاول، ط٢، بيروت ١٩٧٧، ص ٧١\_٧٤)؛ لكن يبقى فهم الفارابي اوسع من سابقه الكندي، وادق من لاحقه ابن سينا، في متابعة اقوال ارسطوطاليس في العقل؛ تلك الاقوال التي نجدها اليوم تطابق الى حد بعيد تقسيمات وتوثيق الفارابي، قارن في هذا ابحاث روس في ارسطوطاليس، وبوجه خاص كوثرى ؛ Ross, David, Aristotle, London - N. Y. 1964, PP. 148 - 153; Guthrie, W. K. C., A History of Greek philosophy, Cambridg 1965, vol. II, pp. 19,264 حيث سنلاحظ صحة توثيق الفارابي وحسن تقسيمه بالرجوع إلى مؤلفات ارسطوطاليس.

أَمَّا الْعَقْلُ الْجَوْهَرِي (٣٠٣)؛ فعبارة عن ماهيّة مُجرَّدة عن (٣٠١) المادة وعلائق المادة .

وأما حالعقول > العرضيّة [ق ١١/ب]؛ فمنها (١٠٠٠ العقل النّظري والعقل العقل النّفس والعقل العقل النّفس العقل النّفس الأنسانية .

ومنها العقل الهيولي وهو عبارة [س ١٥ / أ] عن القوّة (٢٠٠٠) النظرية حالة عدم حصول الآلة التي < يتم > بها(٢٠٠٠) التوصل الى الادراك كقوة (٢٠٠٠) الطفل بالنسبة الى معرفة الأشكال الهندسيّة (٢٠٠٠)، ونحوها. وقد تُسمّى (٢٠٠٠) هذه القوّة، من (٢٠٠٠) هذا الوجه، القوّة (٢٠٠٠) المُطَلَقة.

<sup>(</sup>۷۰۳) قارن اقوال ابن سينا (رشالة في الحدود، ص ۸۰ س ۱ ـ ۳ من اسفل ؛ ص ۱۸۱ س۱)؛ وهو العقل الفعال عند الفارابي (رسالة في معاني العقل، ص ٤٥) وتبعا له ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ۸۰ س ۱۵)، والغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ۲۸۹).

<sup>(</sup>۷۰٤) س، د: ماهية قائمة مجردة من .

<sup>(</sup>٧٠٥ - ٧٠٥) س، د: العقل العلمي والعقل النظري. ق: العقل العلمي والعقل البصري. ويخصوص القراءة الصحيحة للعقل النظري والعقل العملي، قارن ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٨٠ س ٢ - ٤) والغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٨٧ - ٢٨٨).

<sup>(</sup>۷۰٦) س، د: ومنها .

<sup>(</sup>۷۰۷) س، د: قوة. العقل الهيولي (كذا!) نقرؤ ها مرة عند ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ۸۰ س ۲ = الغزالي، معيار العلم، نشرة دنيا، ص ۲۸۸ س ۲۱، ۲۱) الهيولاني (قارن: الجرجاني، التعريفات، ض ۱۳۲ س ۲۰)؛ واخرى (رسالة في الحدود، ص ۸۱ س ۱) الهيلاني؛ والاخيرة غلط طباعي. كذلك يستعملها ابن رشد: الهيولاني، انظر ۷۵، p. 3،1.9 والاخيرة غلط طباعي.

<sup>(</sup>۷۰۸) بها: ق، +س، د.

<sup>(</sup>۷۰۹) س، د: كقولك.

<sup>(</sup>٧١٠) ق: الهندسه.

<sup>(</sup>۷۱۱) س، د، ق: تسمى .

<sup>(</sup>٧١٢) س، د: في .

<sup>(</sup>٧١٣) القوة: \_ق؛ +س، د .

ومنها العَقْلُ بِالْمَلَكَة (۱۷۰۰)؛ وهو عبارة عن القوّة (۲۰۰۰) النّظرية حالة حصول آلة التّوصل الى الأدراك ، لكن بالفكرة (۲۰۱۰) والرّوية؛ كحال (۲۰۱۰) الصبي العارف ببساتط (۲۰۱۰) الحروف والدّواة والقَلَم، والمُفتقِر حالة الكتابة الى (۲۰۱۰) الفكرة والرّوية. وقد يُسمى (۲۰۰۰) هذا العقل < العقل > بالقّوة (۲۰۱۰) المُمكنة.

ومنها العَقْلُ بالفعل (۲۲۲)؛ وهو عبارة عن القوّة النّظريّة التي إحْتوتْ (۲۲۲) على حصول المدركات (۲۲۲) غير مُفتقرة (۲۲۰) حال تحصيلها الى فِكرَةٍ ورويّـة (۲۲۰)؛

(۷۱٤) س، د: العقل الملكة، والتصحيح عن ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ۸۱۸) والغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ۲۸۸س ۱٦، ٢٤)؛ وقارن الجرجاني (التعريفات ،ص ۱۳۳ س ٥).

(۷۱۵) س، د: قوة .

(٧١٦) س، د: لكن الفكرة .

(۷۱۷) س، د: کمال .

(۷۱۸) س، د: الفاره ببسائط، ق: العارف بسايط. يلاحظ ان قراءة (الفاره) لها وجه، معناه: الحاذق. يراجع: القاموس؛ مادة (فره).

(٧١٩) س، د: اليها من. ق: الي .

(۷۲۰) س، د، ق: يسمي.

(۷۲۱) س، د: القوة. آلمكنة (كذا!). قارن: الكندي (رسائل الكندي الفلسفية، نشرة الفلسفية، نشرة ابو ريدة، ١ / ٣٥٣ س ١٠ = رسائل فلسفية، نشرة بدوي، ص ١ س ١١)، والفارابي (رسالة في معاني العقل، ص ٤٩ س ٨) لايذكر س٣). يلاحظ ان ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٨٠ س ٨) لايذكر العقل بالقوة بل العقل بالملكة؛ ويتابعه الغزائي، وغيره (انظر هامش ١٤٧، قبل).

(٧٢٢) ق: بالعقل. (قارن الكندي، والفارابي، وابن سينا، والغنزالي، والجرجاني).

(٧٢٣) ق: حريت.

(۷۲٤) س، د: المدركة.

(٧٢٥) ق: مصعره (كذا، بلا نقاط).

(٧٢٦) ق: فكرة وروية.

كحال السَّالِك (٧٢٧) في الكتابة؛ ونحوها .

ومنها العَقْلُ القَدسِيُّ؛ وهو عبارة عن القوّة النّظريَّة التي من شانها تحصيل (۲۲۰ المدركاتِ مِن غير تعليم وتعلَّم (۲۲۰)؛ كحال النّبي (۲۳۰).

ومنها العَقْل المُسْتَفادُ؛ وهو عبارة عن القوّة النّظرية حَالة كونها عالمةً ومُدركة؛ كحال الانسان عند كتابته(٢٣١).

وَقَد يُطْلَقُ العَقلِ:

- على ما حُصَّله الانسانُ بالتَّجارب (٢٣٢)؛ ويُسمَّى (٢٣٣) العقل التجريبي . - وعلى صحَّة الفطرة الأولى (٢٣٠)؛

(٧٢٧) ق: المستكمل).

(۷۲۸) س، د: فعل.

(٧٢٩) وتعلم: \_س، د؛ +ق.

(۷۳۰) س، د: كحالة الشيء العقل القدسي (كذا)؛ لايرد في تقسيمات الفلاسفة (الكندي، الفارابي، ابن سينا، الغزالي، ابن رشد) للعقول؛ كذلك لم يذكره الجرجاني (قارن: التعريفات، ص ١٣٢ ــ ١٣٣)؛ لكن جرى حديث بعض. الفلاسفة عن (الروح القدسية) كما فعل ابن سينا (انظر: رسالة في القوى الانسانية وادراكاتها، تسع رسائل، ص ٦٤ س ٢٠ ، ١٠).

(٧٣٢) س، د: يحصل للانسان بالتجارب. ق: حصله الانسان في التجارب.

(۷۳۳) س، د، ق: يسمي.

(٧٣٤) س، د: الفكرة الأولي. ق: الفطرة الأولى.

- وعلى الهَيْئَةِ (٣٢٠) المُستحسَنَة للانسان في افعاله [ق ١٣/ أ] وأَحُوالِهِ (٢٢٠) وأمَّا الرُّوح؛ فعبارة عن جسم لطيف بخاري، مَنْشَؤُه (٢٢٧) القَلبُ، [س ١/ ب] وهو مَنْبعُ الحياة (٢٢٠) والنفس (٢٢٠).

وأمّا الجَوْهَرُ؛ فعلى (٧٠٠) أصول الحكماء < هو > الموجود لافي موضوع (٢٠٠٠) والمُرادُ بالموضوع (٢٠٠٠)، المحلَّ المُتَقَوم بذاته (٢٠٠٠)، المقوم لما يحلُّ فيه . وينقسم < الجوهَرُ > الى بسيط ومركب :

(٧٣٥) ق: الهيية.

(٧٣٦) قارن في هذه النقاط الثلاث الاخيرة، الفارابي (رسالة في معاني العقل، ص ٤٥ ـ ٧٤)، وابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٧٩) والغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٨٦).

(۷۳۷) س، د: بخاري منشاة. ق: مجازي منشاة.

(٧٣٨) ق: مسع الحيوة.

(۷۳۹) س، د: النفس والقبض. يلاحظ ان الفلاسفة (الكندي، الفارابي، ابن سينا، الغزالي، ابن رشد) لايذكرون في المواضع المناظرة حدا للروح وابن سينا يذكر (الروح القدسية) في رسالته في القوى الانسانية وادراكاتها (تسع رسائل، ص ٦٤ وما يليها)؛ وقد وصلنا من جابر حد الروح «هو الشيء اللطيف الجاري مجرى الصورة الفاعلة» (انظر: المختار من رسائل جابر بن حيان، نشرة كراوس، ص ١٠٩ س ٩)؛ قارن اقوال الجرجاني (التعريفات، ص ١٠٠ س ١-٢) والخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٨٣).

(۷٤٠) س، د: فعلي.

(٧٤١) س، د: الموتجود لافي موضع. ق: مأخوذة لافي موضوع.

(٧٤٢) س، د: الموضع.

(٧٤٣) س، د: المقوم ذاته. ق: المتقوم ذاته.

(٧٤٤ - ٧٤٤) ـ ق؛ + س، د.

(۷۲۵) س، د: تعریفاهما. (انظر هامش ۷۰۳ و ۲۰۸، قبل).

وأمّا المادّة(٢٤٦)؛ فعبارة عن أَحد جُزأي(٢٤٧) الجسم(٢٤٨) وهو محلُّ الجزء(٢٤٨) الأخر منه .

وأمّا الصُّورةُ (٢٤٦) فعبارة عن أحد جُزأي (٢٤٧) الجسم ؛ حالٌ في الجزء (٧٤٩) الآخر منه .

وأمَّا المُرَكَّبُ؛ فهو عبارة (٢٠٠٠) عن جوهر قابل للتَجْزِئةِ (٢٠١٠) في ثلاث جهات متقاطعة تقاطعاً (٢٠١٠)

وأمّا على أصول الْمُتَكَلِمِينَ؛ فالجَوْهَرُ عبارة عن التَّحَيِّز (٢٠٢٧)؛ وهو ينقسم الى بسيطٍ، ويُعَبَّرُ عنه بالجوهرِ الفَرْدِ؛ والى مركّب، وهو الجسيم (٢٠٠١).

فَأُمَّا الجَّوْهَرُ الفَوْدُ؛ فعبارة عن جوهرٍ لايَقْبَلُ التَّجَزُّؤُ (٢٠٠٠)، (٢٠٠ لا بالفِعْلِ ، ولا بالقوّة ٢٠٠٠).

(٧٤٦) كذا (!)، المادة = الصورة، في الوجود؛ (انظر: الخوارزمي، مفاتيح العلوم، ص ٨٢ س ١١ ـ ١٢).

(٧٤٧) س، د: احد جزءي. ق: احدي جزءي.

(٧٤٨) ق: الاسم.

(٧٤٩) ق: الجزؤ .

(۷۵۰) س، د: وهو عبارة. ق: فهو الجسم وهو عبارة.

(٧٥١) ق: للتجزية.

(٧٥٢) س، د: متعاطفة تعاطفاً. ق: . . : قاعاً.

(٧٥٣) ق: المحر (بلا نقاط).

(٤٥٤) تبعاً للغزالي، «المتكلمون يخصصون اسم الجوهر بالجوهر الفرد المتحيّز الذي لاينقسم، ويسمون المنقسم جسماً لا جوهراً» (انظر: معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٠١ س ٧ - ٨).

ص ۱۰۱ س ۲۰۱۱. (۷۵۰) س، د، ق: التجزي.

(٧٥٦ ـ ٧٥٦) س، د: لا بالقول ولا بالفعل ولا بالقوة. كذا (!)، وواضح ان غلط الناسخ في (لا بالقول) لشبه الرسم بـ (لا بالقوة)؛ فكأنه كررها بتحريف ظاهر.

وأمّا الجسْمُ؛ فعبارة عن المُؤلَّفِ من (٢٠٧٧) جَوْهَرَيْنِ فَرْدَيْنِ، فَأَكْثَرَ (٢٠٠٨). وأمّا العَرَضُ؛ فعبارة عن الموجود في موضوع (٢٠٠١). وقد ذكرنا سابقاً ما ينفسم اليه من الأجناس (٢٠١٠).

وأمَّا الكَمِّ ؛ (٢١١) فعبارة عن مايفيدُ (٢١٠) التَّقدير والتَّجْزِئَة (٢١٠) لِذاتهِ. وهو إمَّا

(٧٥٧) ق: الموتلف عن.

وُ(٧٥٨) س، د: جوهرين جزأين فأكثر . ق: جوهرين فردين فصاعدا . ولقد جرت عادة الفلاسفة بتجديد الجسم بالابعاد الثلاثة ؛ قارن الكندي (رسالة في حدود الاشياء ورسومها، رسائل الكندي ، ١ / ١٦٥ س ١)، وابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٧٨ س ١)، والغزالي (معيار العلم، ص ٢٩٩ س ١ ـ ٢ من اسفل) . اما الجرجاني (التعريفات، ص ٦٧ س ١٥ ـ ١٦) فهُو يجمع بين الاتجاهين ؛ فلاحظ .

(٧٥٩) س، د: موضع. ق: موضمع. (بخصوص «الموضوع» قارن الغزالي، معيار العلم، ص ٣٠١).

(٧٦٠) س، د: في الاجسام. قارن النص فـوق هامش ٩٤، قبـل، ومايليـه؛ وقول الغزالي «الاجناس العالية للموجودات كلها» (معيار العلم، ص ٣٢٨ س ١١) وصفاً للمقولات التسع الآتية.

(۱۲۱) س، د: العلم. ق: آلواحد. كذا (!)، ان مايتحدث عنه المؤلف، ههنا، هو (الكم)، فكلتا القراءتين (العلم / الواحد) لاتستقيم؛ انظر اقوال ارسطوطاليس (منطق ارسطو، نشرة بدوي، القاهرة ١ / ١٥ = بيروت، ١ / ٤٣؛ Aristotle, ٤٣/، ١٥٥ = بيروت، ١ / ٤٣؛ والفرق (منطق ارسطو، نشرة بدوي، القاهرة ١ / ١٥٠ = بيروت، ١ / ٤٣؛ والمقولات، تحقيق نهاد ككليك، مجلة المورد، مج ٤، عدد ٣ [١٩٧٥] ص ١٤٩ - ١٥١)، وابن سينا (الشفاء، المقولات، باشراف ابراهيم مدكور، القاهرة ١٩٥٩، المقالة ٤)، وتبعاً له الغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣١٧ – ٣١٨)؛ وقارن الخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٣٦ - ٨٦) والجرجاني (التعريفات، ص ١٦٤ س ١٥).

(٧٦٣) س، د: التجريد. ق: التجربة. (قارن الغزالي، معيار العلم، ص ٣١٧ س ٧). أَنْ تَشْتَرِكَ أَجِزَاقُ هُ (١٠٠٠) عند حد يُحَدُّ به (٢٠٠٠) < وهو الْمَتَصِلُ > ، او لاَتَشْتَرِك (١٠٠٠) < وهو الْمُنْفَصِلُ > . فإنْ إشْتَرَكَتْ (٢٠٠٠) < أَجِزَاقُ ه > عند حد واحد ؛ [س ١٦ / أ] فإمّا أَنْ يكون (٢٠٨٠) في نفسه غير قار ، أو قارًا (٢٠١٠) إق أَنْ كان قارًا ؛ كان غير قار (٢٧٠٠) ؛ فهو الزّمان ، وقد أَشرُنا إلى رَسْمه (٢٧٠٠) . وإنْ كان قارًا ؛ فهو (٢٧٠٠) المقدار ، وينقسم إلى الخَطّ (٢٠٧٠) ، والسَّطْح ، والجسم التَّعْلِيميّ .

فَأَمَّا الْخَطُّ (٢٧٠)؛ فعبارة عن بُعْدٍ قابِل للتَّجْزِتَةِ (٢٧٥) في جهةٍ واحدة فقط.

وأمَّا السَّطْحُ؛ فعبارة عن بُعْدٍ قابِلٍ للتَّجْزِئةِ في ٧٧١ جِهَتيْنِ ٧٧٧١ مُتَقَاطِعَتَيْنِ فقط.

وأُمَّا الجِسْمُ التَّعْلِيمِيُّ؛ فعبارة عن بُعْدِ قابِلِ للتَّجْزِثَةِ (۱۷۷۰) في (۷۷۰) ثلاث جهاتٍ مُتَقاطعة على حدٍ واحد تقاطعاً قائباً. والتَّقَاطُعُ القائمُ، هو أَنْ يُحْدِثَ

(٧٦٤) ق: يشترك احراؤه.

(۷۲۵) س، د: بحدیه.

(٧٦٦) س، د، ق: يشترك.

(۷۲۷) س، د: اشترك.

(٧٦٨) ق: ماما ان ىكون.

(٧٦٩) ق: غير فار او فأر. والقارُّ (فاعل: مَنَّ الثابت او الساكن في المكان ( = المستقر)؛ قارن: القاموس، مادة (قرَّ).

(۷۷۰) ق: غير فار.

(٧٧١) س، د: اسمه. قارن النصّ، قبل، فوق هامش ٥٣٤.

(۷۷۲) (فر) ق: فارافهو.

(٧٧٣) قَ: الحط.

(٤٧٤) ق: واما الخط (= فر).

(٥٧٧) ق: للتجربة.

(۲۷۱-۷۷۱) ـس، د؛ + ق٠

(٧٧٧) (ر) ق: للتجربة في ثلاث جهتين؛ (وقد ضرب الناسخ على كلمة ثلاث، التي ستذكر في حد الجسم التعليمي، بعد، في الموضع الذي ينتهي فيه سقط س، د.

(٧٧٨) ق: للتجربة.

في تقاطع كلّ بُعْدَيْنِ (۲۷۹) زاويةً قائمة. والزّاوية القائمة، هي (۲۸۱) مايَحْدُثُ (۲۸۱) من تقاطع بُعْدٍ على بُعْدٍ، و(۲۸۱) ليس مَيْلُهُ (۲۸۱) الى احد الجزأين (۲۸۱) اكثر من الآخر (۲۸۱).

إِذَنْ؛ > فالسَّطْحُ (٢٨١) نهاية الجسم التَّعليمي؛ ونهايةُ السَّطح الخَطُّ؛ ونهايةُ اللَّطَةُ، وهي (٢٨٧) لاتَنْقَسِمُ.

وأمّا < المُنْفَصِلُ، وهُو > ماليس لأجزائهِ (٢٨٨٪ حدٌّ تَشْتَرِك عِنْدَهُ(٢٨٩٪ فهو العدد(٢٩٠٪.

(٧٧٩) س، د: بعدين في. ق: بعيدين، (في: -ق).

(۷۸۰) س، د: هو. ق: علي.

(۷۸۱) س، د: مایجب.

(٧٨٢) على بعدو: \_ق؛ + س، د.

(۷۸۳) س، د: قبله. ق: مثله.

(٧٨٤) ق: الجهتين.

(٧٨٥) ق: الأخري.

(٧٨٦) ق: والسطح.

(۷۸۷) ق: فهي . يلاحظ ان النقطة «ذات، غير منقسمة، ولها وضع، وهي نهاية الخط» (انظر: الغزالي، معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٠٧ س ١٣)؛ واصل العبارة تُحرُّفة عند ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٩٢ س ١٤ ـ ١٥) هكذا: ذات غير مستقيمة . . . الخ! وواضح انه غلط طباعي .

(۷۸۸) س، د: لأخره.

(۷۸۹) س، د: يشترك غيره. ق: يشترك عنده. (يلاحظ ان ضمير «تشترك» يعود على اجزائه، كما ان ضمير «عنده» يعود على الحد)؛ قارن الغزالي (معيار العلم، ص ٣١٨ س ١١) والجرجاني (التعريفات، ص ١٦٤ س ١٥ ـ ١٩).

(۷۹۰) يلاحظ ان (العدد) ليس وحده ممثل الكم المنفصل؛ بل هناك (القول» (انظر: ارسطو، منطق، نشرة بدوي، القاهرة، ۱ / ۱۹ = بيروت، ۱ / ۶۳ كـذلـك: Aristotle, Works, Ross, 4b 35 f) والسلفظ (انسظر: السفراراي، قاطيغورياس، نشرة ككليك، المرجع السابق، ص ۱۵۲ س ۱۵ س ۱۹ ام)؛ الخ.

وأمّا الكَيْفُ (٢٠١٠)؛ فعبارة عن هيئةٍ قارّةٍ (٢٠١٠) للجوهر، لايُوجِبُ تَعَقَّلُها تَعَقَّلُ أَمْرِ خارج (٢١٠) عنها وعن حاملها؛ ولايُوجبُ قِسْمةً (٢١١) ولانِسْبَةً في أجزائِها وأَجزاء (٢١٠) حامِلِها. وهي مُنْقَسِمَةُ:

- الى ماهو مختص بالكميات (٢٩١٠)؛ كالشَّكل، والانحناء (٢٩١٠)، والاستقامة، ونحو ذلك.

ـ و ( ۱۹۹۰ إلى الانفعالية والانفعالات (۱۹۹۱ ) كحرارة النّار، ومُمْرَة الخجل (۱۰۰۰ )، وصُفْرَة الوجل.

(۷۹۱) س، د: التكيف.

(٧٩٢) ق: هيبة فارة, هيئة: -س، د.

(٧٩٣) س، د: لتعقلها بدالا من خارج.

(۷۹٤) ق: قسمه.

(٧٩٥) س، د: يشبه في اجزائها واجزاء. ق: نسبة في اجزائيها واجزا.

(٧٩٦) س، د: هي مختصات بالكميات. ق: هو مختصان بالكميا. يلاحظ ان مجمل العبارة مرتبك بالقياس الى مايقوله الفاراي: (والجنس الرابع من الكيفيات: الكيفية التي توجد في انواع الكمية بما هي كمية، مثل الاستقامة والانحناء في الخط، والحديب والتقعير في الخطوط المنحنية، وفي التي تلتقي على غير استقامة كالشكل وانواعه . . . الخ، (انظر: الفارايي، قاطيغورياس، نشرة ككليك، المرجع السابق، ص ١٥٤ س ٢١ - ٢٣)؛ قارن اقوال ارسطوطاليس، في الترجمة العربية (منطق ارسطو، نشرة بدوي، القاهرة ١ / ٣٣ س ١١ ومايليه بيروت، ١ / ٨٥ س ١١ ومايليه) بما يناظرها في نشرة Ross،انظر: بيروت، ١ / ٨٥ س ١١ ومايليه).

(٧٩٧) ق: الانحنا، (كذا بلا نقاط).

(۷۹۸) و: \_ق؛ + س، د.

(۸۰۰) ق: حمره الحمل، «كذا، بلا نقاط). وارسطوطاليس يمثل لهذا بالخجل والفزع، (منطق ارسطو، ١ / ٣٣ = ١ / ٥٧)، بينها الفارابي يسوق امثلة اخرى (قاطيغورياس، ص ١٥٣ س ١ من اسفل ـ ١٥٤ س ١). - والى ‹‹›› القوّة واللاقوّة (‹››؛ كقوّة المِصْحَاح والْمُمْرَاض ‹››. - والى الحال والمَلكَة: الحالُ كالحجل ‹››، [س١٦/ سوما المَلكَةُ كالصَّحْةِ للمصحاح ‹››، ونحو [ق11/أ] ذلك ‹››.

`كَالَصَّحْةِ للمصحاحُ (١٠٠٠)، ونحو [ق ٢ / أ] ذَلك (١٠٠٠). أَمَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الأضافَةِ (١٠٠٠)؛ فعبارة عن < صِفَتَيْنْ >(١٠٠٠)، تَعَقَّل (١٠٠٠) كلّ واحدة منها لايتمُّ إلا مع تعقّل الاخرى (١١٠٠)؛ كالأبوّة والبنوّة، ونحو ذلك ٢٠٠٠). وأمّا الأيْنَ (١١٠٠)؛ فعبارة عن حالة تحصل (١٠٠٠) للجسم بسبب نِسْبتهِ الى (١٠٠٠) مكانه.

(۸۰۱) س، د: فالي.

(۸۰۲) س، د: وان لاقوة. واصل العبارة عند ارسطوطاليس: «قوة طبيعية او لاقوة» (منطق ارسطو، ۱ / ۳۰ = ۱ / ۰۲)؛ وعند الفارابي: «قوة طبيعية ولا قوة طبيعية» (قاطيغورياس، ص ۱۵۳ س ۱۲).

(٨٠٣) س، د: الصحاح والمراض. ويستعمل ارسطوطاليس في الترجمة العربية (منطق ارسطو، ١ / ٣٠ = ١ / ٥٦): المصحاحين، او المراضين.

(١٠٤) ق: وأما الحال فكها الحجل. ويضرب ارسطوطاليس مثالي العدالة والعفة والفضية (منطق ارسطو، ١ / ٢٩ = ١ / ٥٥)، بينها الفارابي يمثل لقوله بنساجة بعض انواع العنكبوت (قاطيغورياس، ص ١٥٣ س ١١).

(۸۰۰) س، د: للصحاح. يلاحظ ان ارسطوطاليس يضرب «مثل الصحة والمرض» (منطق ارسطو، ۱ / ۳۰ = ۱ / ۵۰)، ومثله يقول الفارابي (قاطيغورياس، ۱۵۳ س ۱۷).

(٨٠٦) (فر) ق (في راس الصفحة كتب الناسخ): واغلب الظن غيره. (كذا؟).

(۸۰۷ ـ ۸۰۷) ـ س، د؛ + ق.

(٨٠٨) نسبة الإضافة: ؟ ق.

(۸۰۹) عن < صفتين > : ؟ ق.

(٨١٠) ق: ىعمل، (كذا، بلا نقاط).

(٨١١) الاخرى: ؟ ق. (قارن: الفارابي، قاطيغورياس، ص ١٥٥ س ٢ ــ ٢٧).

(۸۱۲) س، د: الدين.

(۸۱۳) ق: يحصل.

(۸۱٤ ـ ۸۱٤) ـ س، د؛ + ق.

وأمَّا مَتَى ؛ فعبارة عن حالةٍ تحصل (٥١٠) للجسم بسبب نِسْبتهِ الى ١١٠) زمانه.

وأمّا المُلْكُ ‹‹››؛ فعبارة عن ما يحصل للجسم بسبب نِسْبتهِ الى مالهُ، أو ‹‹›› لبعضه، ينتقل لانتقالهِ ‹‹››؛ كالتَّختُم، والتَّقَمُّص (‹››).

وأمّا الوَضْعُ (۲۲۰)؛ فعبارة عن حالة تحصل (۲۰۱۱) للجسم بسبب نِسْبة أجزائه الى أجزاء (۲۲۰) مكانه؛ كالتّربُع، والانبطاح (۲۲۰)، ونحوه. وقيد يُطْلَقُ (۲۲۰) الى أجزاء به كَوْنُ ما (۲۰۰) بُحيث يمكنُ الاشارة (۲۲۰) الى كلّ واحدٍ من أجزائه (۲۲۰) أَيْنَ هو من < الجزء > الأخر.

(۸۱۵) ق: يحصل.

(۱۱۳) س، د: اللكة. وهي مقوله «ان يكون له» (منطق ارسطو، ۱ / 7 = 1 / 69)؛ قارن الفارابي (قـاطيغوريـاس، ص ۱٤٨ س ۱ ، ۱٦٠ س ٤ من اسفل)، والغزالي (معيار العلم، ص ٣١٣ س ٢ \_ ٥)؛ والخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٨٧ س ٤ من اسفل).

(۸۱۷) له، او: ؟ س، د.

(٨١٨) ق: بانتقاله.

(٨١٩) = لبس الخاتم ولبس القميص؛ انظر: القاموس، مادي (ختم) و (قمص).

(٨٢٠) الوضع؛ كذا عند الفلاسفة العرب؛ وعند ارسطوطاليس: الموضوع (منطق ارسطو، ١ / ٦ = ١ / ٣٥).

(٨٢١) ق: عصل، (بلا نقاط).

(۸۲۲) ق: اجزایه الی اخر.

(٨٢٣) س، د: كالتربع والاستيطاح. ق: كالتربيع والانطباع.

(۸۲٤) ق: ىطلق.

(٨٢٥) ق: كون الكم.

(۸۲٦) س، د: اشعاره.

(۸۲۷) س، د: واحد يرا اجزامه. ق: واحد من اجزايه.

وأمّا < أَنْ > يَفْعَلَ ؟ (٨٢٨) فعبارة عن حالة تحصل للجسم بسبب تَأْثِيرِهِ في غيره (٨٢٨) مادٍام في النّاثِيرِ (٣٠٠) ؛ كالتُّبْرِيدِ ، والتُّسْخِين .

وَامًا < أَنْ ۚ يَنْفَعِلَ (٢٠٠٠) ؛ فعبارةً عَن حَالةٍ (٢٣٠٪ تحصل للجسم بسبب تَأَثَّرِهِ من غيرهِ (٢٣٠٪ مادام في التَّاثِيرِ ؛ < كَالْمُتَبَرِدِ ، وَالْمُتَسَخِّن >(٢٠١٪)

من عيروالله مادام في التاتير ؛ حمد كالمتبرد ، والمتسحن ١٠٠٠ . وأمّا الواحِدُ ؛ فقد يُطْلَقُ ، ويُرَادُ به الواحد بالعدد مطلقاً ، وإلواحد

بالاتصال (ممر) ، والواحد بالتركيب ، والواحد بالنّوع ، والواحد بالجنس . فأمّا الواحد بالغّدد (۸۳۰ مطلقاً ، ويُسمّى (۸۳۰ الواحد بالذّات ؛ فهو (۸۳۰ فامّا الواحد بالذّات ؛ فهو (۸۳۰ مطلقاً ،

عبارة عن مَّا لَا يُقبلِ الْانقسام والتَّجْزِئَةُ (٢٣٨) في نفسه .

وامّا الواحِدُ بالاَتْصِالِ ؛ فَما هو قابل للتُّجْزِئَة (١٠٠٠) في نفسه ، إلّا انّ أجزاءَهُ مُتشاجة ؛ كالماء (١٠٠٠ الواحد ، ونحوه .

وأمَّا الواحِدُ بالتَّرْكِيب ؛ فما هـو قابـل للانقسام ، إلَّا انَّ أجزاءَهُ (١١٨)

(۸۲۸) س، د: فعل. قارن: الفصل الاول، هامش ۵۸، قبل.

(۸۲۹) ق: غير .

(۸۳۰) ق: التأثير .

(۸۳۱) س، د: انفعل. ق: يفعل.

(۸۳۲) س، د: ضالةً .

(۸۳۳) س، د: تأثیره من غیره، ق: تأثیره من غیر.

(٨٣٤) + ع؛ انظر: الغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٢٧ س ١-٢ من اسفل) .

(٨٣٥) ق: الوا . . . تصال؛ (مخرومة) .

(٨٣٦) ق: فأما العدد.

(۸۳۷) ق: . . . سمى؛ (مخزومة) .

(۸۳۸) س، د، ق: وهو .

(٨٣٩) س، د: التجزية. ق: التجربة.

(٨٤٠) س، د: فهو ماهو قابل للتجزية. ق: فهو ما قابل للتجربة. يلاحظ ان المؤلف يستعمل وفيا هو . . . » دائها؛ انظر، بعد التعريف التالي (الواحد بالتركيب) .

(٨٤١) ق: اجزاؤه متشابهة كالما .

(٨٤٢) ق: اجزاه .

متشابهة ؛ كالسَّرير" ، والكرسي ، [س١٧ / أ] ونحوه .

وأمّا الواحدُ بَالنّوعِ ؛ فقد يُقال على ما كان تَحْتَ كُلّيّ [ق11 / ب] هو<sup>(۱۱۸)</sup> نوعُ < لَهُ > ، كما يَقَال على زَيْدٍ وعَمْرو < في الانسانيّة > ، أي هما < واحدُ في> النوع<sup>(۱۱۸)</sup> .

والاتحاد في الجنْسِيّة ، يُقال له : مُجَانَسَة (١٠٨٠ .

والاتحاذ في النُّوعِيَّة ، يقال له : مُشَاكَلَة .

والاتحاد في الكَيْف ، يقال له : مُشَابَهَة .

والاتحاد في الكَمِّ ، يقال له : مُسَاواة (١٠٠٠ .

والاتحاد في الوَضْع ِ ، < يُقال له: > مُوَازَاة'(٠٩٠).

وأمَّا الكثِيرُ ؛ ففي مُقَابَلَةِ الواحد ؛ وأقسامُهُ مقابلةٌ لأَقْسامِهِ (١٥٠) .

(٨٤٣) ق: (= ر) لسرير (= هـ) .

(٨٤٤) س، د: تحت كل وهو. ق: تحت كلي هو، (= كلي: ؟) .

(٨٤٥) س، د: اي هو النوع. ق: اي هما النوع. قارن في أصلاح العبارة؛ الغزالي (معيار العلم ، نشرة دنيا، ص ٣٤١ س٢ من اسفل) .

(٨٤٦) س، د: وهو .

(٨٤٧) س، د، ق: بالجنس. قارن في اصلاح العبارة، الغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٣٤١ س ١٦ ـ ١٧).

(٨٤٨) ق: يجانسه .

(۸٤۹) س، د: مشارکة .

(٨٥٠) س، د: الوضع . . . (= بياض). ق: الوضع الموازاة. كذا ويسميها الغزالي: المطابقة (معيار العلم، نشرة دنيا ص ٣٤٣ س ٨) .

(۸۵۱) ق: أقسامه.

وأمَّا التَّقَابُـلُ (١٠٨٠) ؛ فعبارة عن ما لا يجتمعانِ في شيء واحدٍ من جهةٍ واحدة . وهو ينقسم :

ـ الى تقابل السُّلْبِ والايجابِ ؛ كِقُولْنا : زَيْدٌ فَرَسٌ ، زَيْدٌ لَيْسَ بِفَرس .

- والى تقابل الضّدُّيْنِ ؛ كَمَا فَي السَّواد والبَياض .
- والى تقابل المُسَلَّدِيْنِ ؛ كَمَا فَي السَّواد والبَياض .
- والى تقابل المُتسَابِقَيْن (١٠٥٠) ؛ كقولنا : زَيْدُ أَبُ لِعَمْرِو ، وزَيْدُ ابْنُ لِعمر و (١٠٥٠) - وإلى تقابل العَدَم والمُلكَة (١٠٥٠) كالعَمَى مع البَصَر (١٥٠٠) .
وَأَمَّا المُتَقَدَّمُ ؛ (١٠٥٠ فقد يُطْلَقُ ، ويُرادُ بِه : المتقدّم (١٥٠٠) بالعِليَّة ، والمتقدّم (١٥٠٠)

بالطُّبع ، والمتفَّدَّم بالزَّمان ، والمتقدّم بالشَّرف ، ١٠٩٪ والمتقدّم بالرُّتْبَة .

فَأَمَّا الْمَتَقَدَّمُ بِالعِلَّيَّة ؛ فعبارة عن ما وجود (٨٦٠) غيره مُسْتَفادُ من وجوده ، ووجودهُ غير مُستفادٍ من ذلك الغَيْر ؛ لكنّه(٨١١) لا يكون إلّا معه في الوجود ؛ كُحْرِكَةِ اللَّهُ بِالنَّسْبَةُ الى حركةِ الخاتم . [س١٧ / ب]

وَأُمَّا الْمُتَقَدَّمُ بِالطُّبْعِ ؛ فما لا يتمُّ وجودُ غيره إلَّا مع وجوده ، ووجوده (١٦٠ يتمُّ دون ١١٥ ذلك الغُثر ؟ كالواحد بالنَّسْبَة إلى الاثنين .

<sup>(</sup>٨٥٢) س، د: المقابلات، ق: المتقابلات. (انظر: الفصل الاول، مابعد هامش ٦٠، النص؛ كذلك قارن: الجرجاني، التعريفات، ص ١٧٤ حيث يتحدث عن المتقابلين).

<sup>(</sup>٨٥٣) س، د: المتصادفين، ق: للمتسابقين.

<sup>(</sup>١٥٤) وزيد ابن لعمر: ق (هـ). لعمرو: س، د.

<sup>(</sup>٥٥٥) ق: للعدم والملكة.

<sup>(</sup>٨٥٦) ق: كالعمي مع البصير.

<sup>(</sup>۸۵۷ ـ ۸۵۷) ـ س، د؛ +ق.

<sup>(</sup>٨٥٨) ق: المقدم .

<sup>(</sup>٨٥٩) ق: و . . . بالشرف (مطموسة) .

<sup>(</sup>۸٦٠) ق: وجوده .

<sup>(</sup>٨٦١) ق: ولكنه .

<sup>(</sup>٨٦٢) ووجوده: \_ق؛ + س، د .

<sup>(</sup>٨٦٣) دون: (هـ) ق .

وأمّا المُتَقَدِمُ بِالزَّمانِ ؛ فها بَيْنَهُ وبين [ق٥١ / أ] غيرهِ في الوجود امكان قطع مسافة ، وهو قبلي (٨٦٠) ؛ كتقدّم موسى على عيسى ، عليهما السّلام (٨٦٠) .

أمّا الْمُتَقَدّمُ بِالشَّرَفِ ؛ فهو إختصاصُ أحد الشَّيْئَيْن عن (١٦٠٠ الآخر بكمال لا وجود له فيه (١٦٠٠ ؛ كتقدّم النَّبِيّ ، صلّى الله عليه وسلّم (٨٦٠ ، على العالم (٢٠٠٠ .

وأمّا الْمُتَقَدّمُ بِالْمُرْتَبَة ؛ فعيارة عن ما كان أقـرب الى مبدأ محـدود عن (٢٠٠٠) غيره ؛ كتقدّم الامام على المأمّومِين (٢٠٠١) بالنسبة الى المحراب .

وعلى هذا < النَّمَط > ، تكون(٨٧٢) أقسام التَّأْخُر(٨٧٣) .

وأمّا العِلَّةُ ؛ فقد تُطْلَقُ ، ويُرادُ بها : العلّة الفاعليّة ، \* والعلّة المادّيّة ، والعلّة المادّيّة . والعلّة الغائيّة .

فَأُمّا <العِلَّةُ>الفَاعِليَّة '٧٠٠ ؛ فعبارة عن ما وجود غيره مُستفادً من وجوده ، ووجودهُ غير مُستفادٍ من وجود ذلك الغَيْر ؛ كالنَّجار بالنَّسْبَـة الى السَّرير .

(۸٦٤) س، د: قبل .

(٨٦٥) عليهما السلام: \_ق؛ + س، د .

(٨٦٦) ق: علي

(٨٦٧) فيه: ـ تن ؛ + س، د .

(٨٦٨) (ص): \_ق؛ + س، د .

(٨٦٩) ق: العامي.

(٨٧٠) س، د: ألى مبدأ الحدود بمن. ق: الي مبدأ محدود عن .

(۸۷۱) ق: المأموم .

(۸۷۲) ق: يكون .

(۸۷۳) س، د: التاخر. ق: التأحر ومعا .

(٨٧٤ ـ ٨٧٤) ـ ق ٠ + س، د. يلاحط ان المؤلف لايعرف بعد، العنّة الصورية والعلة الغائمه؛ وبالرجوع الى الجرجاني نقراً: «العلة الصورية مايوجد الشيء بالفعل ، والمادية مايوجد الشيء بالقوة، والفاعلية مايوجد الشيء بسببه، والغائبة مايوجد الشيء لأجله» (التعريفات ، ص ١٣٥ س ١٣ ـ ١٤).

وأما العلَّةُ المادَيَّةُ ؛ (مه) فقد عَرَّفْنَاهَا من قَبْلُ (مه)، وهي كالخشب بالنَّسْبة الى السَّرير (مه)، فإنْ كانت لم تَقْتَر نْ مها الصَّورةُ المُمْكنةُ لها (مه)، سُمِّيَتْ اذذاك (مه) هيولى (مه) ؛ وإنْ إقْترنَتْ بها الصَّورةُ المُمْكنةُ < لها > ، سُمِّيَتْ إذذاك (مه) موضوعاً .

وأمَّا العُنْصُرُ ؛ فعبارة عن أصْل الشِّيء وأسَّه (٨١١).

(٨٧٥) ق: وأما . . . المادية (مطموس) .

(٨٧٦) اشارة المؤلف الى تعريف المادة؛ انظر النص قبل، فوق هامش ٧٤٦ .

(٨٧٧) س، د: للسرير. ق: الي السرير.

(۸۷۸) لها: ـ س، د؛ + ق .

(۸۷۹ ـ ۸۷۹) ـ ق؛ + س، د .

(٨٨٠) لقد سبق للمؤلف ان استعمل النسبة الى الهيولي، عندما تحدث عن العقل الهيولي (= الهيولاني؛ انظر ، النص قبل ، فوق الهامش ٧٠٧) . والهيولي مصطلح معرب عن اللفظة اليونانية hyle التي وردت عند ارسطوطاليس (انظر: Physica, 192 a . 31; 193 a 28, 211 b 33; 226 a 10; etc. ؛ قارن كتاب الطبيعة ، تحقيق عبد الرحمن بدوى، القاهرة ١٩٦٤ ـ ١٩٦٥، مقالة ١ فصول ٦ ومايليه)؛ كما استعملها ارسطوطاليس بمعنى مادة materia في مقولته ان العناصر مادة (=livle) للجوهر (انظر: Metaphysica. n2. 1088 b 27) يلاحظ ان بداية استعمال الهيولي نجده عند جابر (المختار من رسائل جابر، نشرة كراوس، ص ١٠٩ س ١٥، ١٧؛ ١١٣ س١٥)، كذلك استعملها الكندي، ووضع لها حدا (رسالة في حدود الاشياء ورسومها، رسائل الكندي الفلسفية، ص ١٦٦ س١)، ثم شاع استعمالها عند اللاحقين بمعنى المادة الخالصة (= الطينة)؛ قارن في حدود الهيولي ، ابن سينا (رسالة في الحدود، ص ٨٣ - ٨٤) والغزالي (معيار العلم، نشرة دنيا، ص ٢٩٧ س ۲ ـ ٥ من اسفل ) ؛ والخوارزمي (مفاتيح العلوم، ص ٨٢ س ٥ ـ ١٣): والجرجاني (التعريفات، ص ٢٣٠ س ٥ ـ ٧). لاحظ كثيرة استعمال لفيظة «الهيولي» في نصوص التوحيدي (مثلاً: كتاب المقابسات، تحقيق محمد توفيق حسين؛ بغداد ١٩٧٠، ص ٥٩١ س ٤، وردت الهيـولي في ٢٦ موضعـاً من

(٨٨١) الأس : مبتدأ كل شيء ، (انظر : القاموس، مادة : اس) .

وأمّا الْأَسْطُقسُّ ؛ (٨٢٠) فعبارة عن ما يَتحلَّلُ [س١٨ / أ] إليه (٨٨٠) المُرَكَّبُ . وأمّا الرُّكْنُ ؛ فقد يُرادُ به الذَّاتيّ من كلّ شيء (٨٨٠) .

وأمّا الصُّورةُ ؛ فقد بَيَّنَاها من قَبْلُ (مهم) ؛ وهي بمنزلة شكل (مهم) السّريس بالنَّسْبَةِ الى السّرير .

(٨٨٧)قد تضبط الاسطقس على «إسطقيش» و «أسطقس» و «إسطقس» ؛ وكلها غير صحيحة ؛ (انظر : دوزي : تكملة المراجع العربية ، ترجمة د . محمد سليم النعيمي ، بغداد ١٩٧٨ ، تعليق المترجم هـ امش ٢٢١ ، جـ ١ ص ١٣٠) . واسطقس ، هي لفظة معربة عن اليونانية stoicheion التي تعني العنصر elementum المادي على الاطلاق (جمعها: اسطقسات = elementa). وقد وردت في استعمالات ارسطوطاليس في حديثه عن اصول المادة ;Physica, 184 a 11,14 . 187a26; 188b28; etc. ؟ قارن كتاب الطبيعة ، الترجمة العربية القديمة ، تحقيق بدوي ، ٢/ ٩٥٠ س ٢) . ولقد ورث الفلاسفة العرب (الكتدي ، الفارابي ، ابن سينا ، الغزالي ، ابن رشد . . الخ) استعمالها من عصر الترجمة في القرن الثالث الهجري ؛ حيث لم يستقر المصطّلح الفلسفي ، ولم يوضع بدياله العربي واول ما يطالعنا الكندي (رسالة في حدود الاشياء ورسومها ، رسائل الكنـدي الفلسفية ، ١٦٨/١ س ١٠-١١) حيث يحدّها بالمفهوم العام الارسطوطاليس ؟ ولا تخرج استعمالات الفارابي (انظر مثلا : رسالة في معاني العقل ، المجموع ، ص ٤٥ س ٣) عن ذلك ؛ وكذلك نجد ابن سينا (رسالة في الحدود ، ص ٨٥ س ٧-٤) ، والغزَّالي (معيار العلم ، نشرة دنيا ، ص ٢٩٨ س ٧٠٥ من اسفل) . اما الاصطلاحيون ، كالخوارزمي (مفاتيح العلوم ، ص ٨٧ س ١٣-١٧) والجرجاني (التعريفات ، ص ١٨ س ١٥٥ من أسفل) ، فهم لا يخرجون عن المشهور في استعمال اسطقس منذ القرن الرابع الهجري (قارن : التوحيدي ، المقابسات ، ص ٤٩٧\_٨٠٤) .

(٨٨٣) ق : عن ما اليه تحلل .

(۸۸٤) ق : به . . . شيء ، (مطموس).

(٨٨٥) راجع قول المؤلف ، قبل ، النص فوق هامش ٧٤٦.

(٨٨٦) س ، د: هي غير له شكل. ق : هي عمرله سكل (= بـلا نقاط) شكـل (= مكررة) . وَأَمَّا الْمَثَلُ والمَثَالُ ؛ فقد يُعَبَّرُ به عن صورةٍ معقولة لها وجودٌ مُفَارِقٌ ، وإسْمٌ (٨٩٠) غير مُتغَير ، مطابقة لصّورة المحسوس الكائِن الفاسِد .

وَأَمَّا التَّعْلَيْمَاتُ (١٠٠٠)؛ فقد يُعَبَّرُ بَهَا عِن أَنُواعِ الكُمَّ ؛ وقد بَيَّنَاها < من قَبْلُ > (١٠٠٠). [ق1 / ب]

وَأَمَّا القَدِيمُ ؛ فقد يُطْلُقُ على ما لا عِلَّة لوجوده ، كالباري ، تعالى ٣٠٠ ؛ وعلى ما لا أوَّل لوجوده ، وإنْ كان مُفْتَقِراً ٣٠٠ إلى عِلَةٍ ، كالعالم على أَصْلِ الحكيم ١٠٠٠ .

وَأَمَّا الحَادِثُ (١٠٠ فقد يُطْلَقُ ، ويُرادُ به (١٠١ ما يَفْتَقِرُ الى العِلَّة ، وإنْ كان غير

(۸۸۷) س، د: البحث والاتفاق ، ق: البحث والاتفا، ق (هـ). يلاحظ ان قراءة ل (= م) في الفصل الاول (راجع النص ، هناك ، فوق هامش ٢٧) هي: البخت والاتفاق . يلاحظ ، ايضا ، ان «البخت» ، الفارسية ، و «الاتفاق»، العربية ، تؤديان معنى واحدا للفظ اليوناني tukh الذي استعمله ارسطو طاليس (انظر: Physica, ii, 4-6 وقارن ، كتاب الطبيعة ، تحقيق بدوي ، ٢/١٥٩ س ١٤-١٥)؛ كما يرد على لفظ automatos عند افلوطين (بدوي ، افلوطين عند العرب ، القاهرة كها يرد على لفظ ٢٢٢ ص ٢٢٠ عمود ٢ س ١٥، عمود ١ س ٢١)؛ وفي الحالتين ، البخت والاتفاق ، هما بمعنى «الصدفة» (بدوي، برهان ابن سينا، القاهرة ١٩٥٤ ، ص ٢٥٧ س ٤).

(۸۸۸) عن : ـق ؛ + س ، د .

(٨٨٩) ق : لها واجدة (= واجه، هـ) مقارن دايم.

(٨٩٠) س ، د: واما التعليمان. ق: واما التعليمات، (مكررة).

(٨٩١) راجع ما قاله المؤلف ، قبل ، النص فوق الهامش ٧٦١ وما يليه.

(٨٩٢) ق: كالباري تعالي.

(۸۹۳) س ، د : كان مفتقر. ق : كانت مفتقرا.

(۱۹۶) الحكيم = ارسطوطاليس.

(۸۹۵) س ، د : الحاذق.

(۸۹٦) به : -ق؛ +س، د.

مسبوقٍ بالعدم ، كالعالم . و < قد يُطْلَقُ > على ٨٩٧٪ ما لوجوده أوَّلُ ، وهو مسبوقً بالعدم . فعلى هذا < يكون > العالم ؛ (١٩٨٠) إنْ سُمّي عندهم قديماً ، فباعتبار أنّه مُفْتَقِرٌ الى فباعتبار أنّه مُفْتَقِرٌ الى العِلَّة في وجوده .

وأمَّا الْحَقُّ ؛ فقد يُطْلَقُ بإزاء (٢٠٠) الموجود . وقد يُطْلَقُ بـإزاء (٢٠٠) الضمير

المطابق للخر(٩٠١).

والباطِلُ في مقابلته(١٠٣ ، فعلي(١٠٣ قسمته .

فَأَمَّا اَلَٰتًامُ ۚ ، فَمَا حَصَلَ بِهِ العِلْمُ (١٠٠ فِي أَنْ يَكُونَ حَاصِلًا (١٠٠ له . والنَّاقِصُ ؛ فِي مقابلته (١٠٠ .

وأمَّا العِلْمُ ؛ فعبارة عن(٩٠٠ حصول معنى ما في النَّفْسِ حصولًا لا يطرق(١٠٧) اليه احتمال كذبه(٩٠٨) على وَجْهِ(٩٠١) غير الوجه الذي حُصل عليه .

وأمَّا الارادة؛ فعبارة عن معنى يوجب تخصيص(١١٠) الحادث بزمانِ دون زمان .

(۸۹۷) ق: و على ، (و : ـ س ، د).

(٨٩٨) ق: العام.

(۸۹۹) س ، د: فان.

(۹۰۰) ق: بازا.

(٩٠١) ق: الخير المقابل للمخبر.

(٩٠٢-٩٠٢) ـ س ، د ؛ + ق .

(٩٠٣) ق : فكلي.

(٩٠٤) ق : حصر . . . في ، (مطموس).

(٩٠٥)ق: حا (= ر) ، صلا (= هـ).

(٩٠٦) ق : عن ، (مطموسة).

(۹۰۷) ق: حصل له استطراق.

(۹۰۸) ق : كونه.

(٩٠٩) ق : على . . . ه غيره ، (مطموس)·

(٩١٠) ق : عن معه. . . . ص ، (مطموس).

وأمَّا القُدرة؛ فعبارة عن(١١١) معنى(١١١) يوجب التَّخصيص بالوجـود دون العدم .

[س١٨ / ب] .

وأمَّا الكلام؛ فإنَّه يُطلق على العبارات المُفيدة (١١٣) تارةً؛ وعلى معانيها القائمة(١١١) بالنَّفس أخرى(١١٥) .

أمَّا الحياة والسَّمع، والبَصرُ؛ فقد سبق ماقيها من التقرير(١١١٠). وربَّما أطلق

السَّمع بمعنى (١١٠) الطَّاعة تارة وبمعنى (١١٠) الفهم، اخرى(١١٨) . وأمّا الصفةُ الحُكمية (١١٠) ويعبَّر عنها بالصفة المُعللة؛ فها كانت في الحكم بها [ق ١٦ / أ] على الذَّاتِ تفتقر(٢٠٠) الى قيام صفة اخرى بالذَّات ؛ ككون(٢٠٠٠) العالم عالماً، والقادر قادراً .

وأمَّا الصَّفة غير (١٣٠) المُعللة؛ فما لا(١٣٠) يفتقر الى الحكم بها على الذات الى قيام صفة اخِرى بالذات؛ كالعلم، والقدرة، ونحوها(١٧١) وقد يُعبِّر عنها بالصفات النّفسية.

```
(٩١١) ق : فعبا . . ن ، (مطموس).
```

(٩١٧) س ، د ، ق : معني .

(٩١٣) س، د: المقيدة.

(٩١٤) س ، د : قايمة ، (= ال ، مطموسة). ق : القايمة.

(٩١٥) س ، د : اخري . ق : احري .

(٩١٦) ق : من . . . . وربما ، (مطموس).

(٩١٧) س ، د : بمعنا . ق : بمعني .

(٩١٨) س ، د ، ق : اخري .

(٩١٩) س ، د : اصفة، (اللام، مطموسة).

(٩٢٠) ق : يفتقر.

(٩٢١) ق : تكون.

(٩٢٢) س، د: الغير.

(٩٢٣) ق : فلا.

(٩٧٤) ق : نحو (= ر) ها (= هـ).

وأمّا الأحوال (٢٢٠)؛ فعبارة عن أثبات لموجود (٢٢٠)، غير متصفة (٢٢٠) بالوجود؛ ولا بالعدم. وقد يمكن ان يُعبر عنها بما بـه (٢٢٠) الاتفاق والافتراق (٢٢٠) بين الدّوات (٢٣٠).

وَأُمَّا السَّعادة؛ فسعادة كل شيء بحصول ماله من التَّكاملات (۱۳۱ المُكنة له (۱۳۲ كالبصر للعين، والسَّمع للأذن، ونحوه .

والشَّقاوة في مقابلتها(١٣٣) .

وأمَّا الْحَشْرِ والاعادة (٢٢١)؛ فعبارة عن إيجاد ماعُدم بعد وجوده .

وأمّا النّبوةُ؛ فعند الحُكماءِ (٩٣٠) < هي > عبارة عن (٩٣٠) قوّة <يتمّ > بها إدراك (٩٣٠) المعلومات من غير واسطةٍ من تعليم وتعلم (٩٣٠ ؛ وهي مايُعبر (٩٣٠) عنها بالعقل القُدسي ٩٣٠). وعلى أصول أهل الحقّ، من المُتكلمين؛ فعبارة عن

(٩٢٥) «الأحوال» من اختراعات ابي هاشم الجبائي (المتوفي ٩٣٢/٣٢١) الشيخ المعتزلي المشهور ؛ راجع بخصوص هذا المصطلح ومشكلته العويصة عند المعتزلة والاشاعرة ، الدكتور عبد الرحن بدوي، مذاهب الاسلاميين ، ط ٢ ، بيروت ١٩٧٩ ، ١٩٧٩ وما يليها .

(۹۲۹) س ، د : اساس لوجود . ق : اثباتية لموجود.

(۹۲۷) س ، د : غیر صفات متعلقة .

(۹۲۸) س ، د : بما يدل . ق : بمادة .

(٩٢٩) ق: الانفاق والاقتران.

(۹۳۰) س ، د : الدواب.

(٩٣١) ق: التكلمات.

(٩٣٢) له: \_ق، ٤ + س، د.

(۹۳۳) ق : مقا . . . ، (مطموسة) .

(٩٣٤) ق: واما . . . والاعادة ، (مطموس).

(٩٤٠٥) س ، د : النبوءة فعند الحكما . ق : النبوات فعبارة ففي ما درج الحكما ؛ (ضرب المناسخ على «فعبارة»؛ و «درج» شبه مطموسة).

(٩٣٦) ق: عبارة . . . ، ، (عن ، مطموسة).

(۹۳۷) ق: يا ... ك، (مطورسة).

(۱۳۸ مطاعوس). قلسي، (مطاعوس).

(۹۴۹) س ، د : ما ييزه .

قُول الله<sup>(۱۹۰</sup>): إنك رسولي<sup>(۱۹۱)</sup> .

وأمّا المُعجزات؛ فعبارة عن الأمور الخارقة للعادة، كشق البحر""، وإحياء الميّت (١٤٠٠) ونحوه .

وأمّا العلم الطّبيعيّ؛ فعبارة عن العِلم النَّاظر [س١٩ / أ] في ٢٠٠٠ أحوال آ الأجسام الطبيعية .

وأمّا العلم الالهي (٩٤٠)؛ فعبارة عن العِلم النّاظر في ذات الاله (٩٤٠) تعالى (٩٤٠) وصفاته .

وأمَّا [ق 17 / ب]العلم الكُليُّ؛ فعبارة عن مبادىء سائر (١٤٨) العلوم، مبرهنة وغير مبرهنة (١٤٨) في علم ما .

(٩٤٠) ق : فعبا . . الله ، (مطموس) .

(٩٤١) كذا ! س ، د . ق : رُسُولاً . قَارِن في هذا المعنى، «انك لمن المرسلين، (القرآن، المبقرة ٢/٢٥٢) .

(٩٤٢) قارن القرآن ، الشعراء ٦٣/٢٦ (قَاوحينا الى موسَى ان اضرب بعصاك البحر فانفلق . . » .

(٩٤٣) قارن القرآن ، المائدة ٥/ ١١٠ داذ تخلق من الطين كهيئة الطير. . . ٥.

(٩٤٤) ق : عن . . . في ، (مطموس).

(٩٤٥) س ، د : العلم الالاهي . ق : واما الالهي (= العلم : ـق).

(٩٤٦) س ، د : الالأه.

(٩٤٧) تعالى: ـس، د؛ + ق.

(٩٤٨) س ، د : مباديء سائر . ق : مباد. . ساير ، (مخروم).

(٩٤٩) س ، د : مبرهنة فيه وغير مبرهنة . ق : مبرهنة ومباد. . . (ي : مطموسة) في (+ هد) خبر مبرهنة . هدى غير مبرهنة .

وهذا آخرُ ماأردنا ذِكره من هذا الفنِّ؛ والله اعلم بالغيب؛ آمين(٥٠٠) .

[[ والحمد لله وحده، وصلاته وسلامه على سيدنا ومولانا محمد، وعلى آله، وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً (\*)[[.

<sup>(</sup>٩٥٠) س ، د : اعلم بغيبة . كذا ، هنا تنتهي مخطوطة (ق) في الورقة ١٦/ب. (\*)][...][ ، زيادة في خاتمة س (١٩/أ) ، رأينا اثباتها لانها تساوق طبيعة اسلوب المؤلف ، (لاحظ المقدمة ، قبل) بعدها قال ناسخ (س) ، المجهول لدينا : «انتهت هذه النسخة بتوفيق الله ، تعالى ، صبيحة يوم الاحد المبارك لست خلون من شهر صفر سنة ١١٣٠ ورحم الله من اصلح ما فيها من الخلل ، فاني لم اظفر الا بنسخة واحدة مشتملة على تصحيف كثير ، فرسمته على حسب ما وجدته غفر الله لنا ، ولوالدينا ، ومشايخنا ، واحبتنا ، ولجميع المؤمنين ؛ وصلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله ، وصحبه الجمعين . وآخر دعوانا : ان الحمد لله رب العالمين، .

## المثبلحتق

## أثبات بالحدود الفلسفية اعرب

- [١] ثبت بالحدود بحسب جابر.
- [٧] ثبت بالحدود بحسب الكندي.
- [٣] ثبت بالحدود بحسب الخوارزمي .
- [٤] ثبت بالحدود بحسب ابن سينا .
  - [٥] ثبت بالحدود بحسب الغزّالي.
  - [7] ثبت بالحدود بحسب الأمدي.

## [١] ثبت بالحدود الفلسفية

## بحسب ورودها في نصّ جابر (٠)

| نشسسرة كسراوس | نشسرتنا | الحـــــدود         |
|---------------|---------|---------------------|
| 4٧            | 14.     | الحدّ               |
| 1.1           | 14.     | علم الدين           |
| 1.4           | 14.     | علم الدنيا          |
| 1.4           | 171     | العلم الشرعي        |
| 1.4           | 171     | العلم العقلي "      |
| 1.4           | 171     | علم الحروف          |
| 1.4           | 171     | علم المعاني         |
| 1.4           | 171     | علم الحروف الطبيعي  |
| 1.4           | 177     | علم الحروف الروحاتي |
| 1.8           | 177     | العلم النوراني      |
| ١٠٤           | 174     | العلم الظلماني      |
| ١٠٤           | 177     | علم الحرارة         |
| 1.8           | 177     | العلم بالبرودة      |
| 1.8           | 177     | علم الرطوبة         |
| 1.5           | 174     | علم اليبوسة         |
| 1.8           | 174     | العلم الفلسفي       |
| 1.8           | 174     | العلم الالهي "      |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ١٦٤ - ١٨٦)، ونشرة الأستاذ باول كراوس في المختار من رسائل جابر بن حيان، (القاهرة - باريس ١٣٥٤/١٣٥٤) ص ٧٠ - ١١٤.

| 1.0 | 174 | علم الشرع                       |
|-----|-----|---------------------------------|
| 1.0 | 174 | علم الظاهر                      |
| 1.0 | 174 | علم الباطن                      |
| 1.0 | 148 | علم الدنيا                      |
| 1.0 | 148 | علم الدنيا الشريف               |
| 1.0 | 148 | علم الدنيا الوضيع               |
| 1.0 | 178 | علم الصناثع                     |
| 1.0 | 148 | علم الصنائع المحتاج الها        |
|     |     | في علم الدنيا الشريف            |
| 1.7 | 178 | عُلم الصنائع المحتاج اليها      |
|     |     | لكفاية على علم الدنيا الشريف    |
| 1.7 | 178 | علم الصنعة `                    |
| 1.7 | 148 | العلم بما يُراد من العلم الشريف |
| 1.7 | 140 | العلم بما براد لغيره            |
| 1.7 | 140 | العلم بالاكسير                  |
| 1.7 | 140 | العلم بالعقاقير                 |
| 1.7 | 140 | العلم بالتدابير                 |
| 1.4 | 140 | العلم بالحجر                    |
| 1.4 | 140 | العلم بالعقاقير الداخلة         |
|     |     | في تدبير هذا الحجر              |
| 1.4 | 140 | العلم الجواني                   |
| 1.4 | 140 | العلم البرّاني ۗ                |
| 1.4 | 177 | العلم بالجوآني الأحمر           |
| 1.4 | 177 | العلم بالجواني الأبيض           |
| 1.4 | 177 | العلم بالبرّانيّ الأحر          |
| 1.7 | 177 | العلم بالبراني الأبيض           |
| 1.4 | 177 | العلم بالعقاقير البسيطة         |
|     |     | •                               |

| 1.4   | 177 | العلم بالمركّب من العقاقير |
|-------|-----|----------------------------|
| ۱۰۸   | 177 | العلم بالغبيط              |
| ١٠٨   | 177 | العلم بالأركان             |
| 1 • 1 | 177 | العلم بالاكسير الأحمر      |
| ۱۰۸   | 177 | العلم بالاكسير الأبيض      |
| ۱۰۸   | 177 | الدّين                     |
| ١٠٨   | 177 | الدنيا                     |
| ۱.۸   | 177 | الشرع                      |
| 1.4   | 177 | العقل                      |
| 1.4   | 174 | الحروف                     |
| 1.9   | 144 | المعانى                    |
| 1.9   | 144 | الطبيعة                    |
| 1.4   | 144 | الروح                      |
| 1.9   | 144 | النُّور                    |
| 1.4   | ١٧٨ | الظلمة                     |
| 1.9   | 144 | الحرارة                    |
| 1.9   | 144 | البرودة                    |
| 1.4   | 174 | الرطوبة                    |
| 11.   | 144 | اليبوسة                    |
| 11.   | 174 | الفلسفة                    |
| 11.   | 179 | العلوم الالهية             |
| 11.   | 179 | الظاهر                     |
| 11.   | 174 | الباطن                     |
| 11.   | 174 | . ل<br>الشريف              |
| 11.   | 174 | الوضيع                     |
| 11.   | 174 | الصنعة                     |
| 11.   | 174 | الصناثع                    |
|       | * * | (                          |

| 111 | 174   | ما يُراد من الصنعة لنفسه |
|-----|-------|--------------------------|
| 111 | 1.    | ما يراد من الصنعة لغيره  |
| 111 | 14.   | العقاقير                 |
| 111 | 1.4   | التدبير                  |
| 111 | 1.4   | الحجر                    |
| 111 | 14.   | الجوّاني                 |
| 111 | 1.4.1 | البرّاني                 |
| 111 | 1.4.1 | الصبغ الأحمر             |
| 111 | 1.4.1 | الصبغ الأبيض             |
| 111 | 141   | البسيط الغبيط            |
| 111 | 141   | المركّب                  |
| 117 | 141   | الركن                    |
| 117 | 141   | الأكسير التام            |
| 117 | 144   | الاكسير الأحمر التام     |
| 117 | 114   | الاكسير الأبيض التام     |
| 114 | 112   | النفس                    |
| 114 | 110   | الطبيعة                  |
| 114 | 110   | الحركة                   |
| 114 | 110   | المتحرك                  |
| 114 | 110   | الحس                     |
| 118 | 110   | المحسوس                  |
| 118 | 110   | الفاعل                   |
| 118 | 110   | المنفعل                  |
|     |       |                          |

## [٢] ثبت بالحدود الفلسفية

### بحسب ورودها في نصّ الكندي٠٠٠

| تشــرة أبو ريدة | نشسرتنا | الحـــــدود    |
|-----------------|---------|----------------|
| 170             | 14.     | العلَّة الأولى |
| 170             | 14.     | العقل          |
| ١٦٥             | 19.     | الطبيعة        |
| ١٦٥             | 14.     | النفس          |
| 170             | 14.     | الجرم          |
| ١٦٥             | 14.     | الأبداع        |
| 177             | 191     | الهيولي        |
| 177             | 191     | الصورة         |
| 177             | 141     | العنصر         |
| ١٣٣             | 141     | الفعل          |
| 177             | 191     | العمل          |
| 177             | 141     | الجوهر         |
| 177             | 141     | الاختيار       |
| 177             | 197     | الكمّية        |
| 177             | 197     | الكيفيّة       |
| 177             | 197     | المضاف         |
| 177             | 197     | الحركة         |
| 177             | 144     | الزمان         |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ١٨٩ ـ ٢٠١)، ونشرة الدكتور محمد عبد الهادي أبو ريدة في «رسائل الكندي الفلسفية» (القاهرة ١٣٦٩/ ١٩٥٠)جـ ١، ص

| 177 | 197   | المكان                                |
|-----|-------|---------------------------------------|
| 177 | 197   | الاضافة                               |
| 177 | 197   | التوهّم [الفانطاسيا]                  |
| 177 | 194   | الحاس ٰ                               |
| 177 | 144   | الحس                                  |
| 177 | 144   | القوة الحساسة                         |
| 177 | 194   | المحسوس                               |
| ۱٦٨ | 194   | الرويّة                               |
| 178 | . 194 | الرأي                                 |
| 178 | 194   | المؤلَّف                              |
| 178 | 194   | الأرادة                               |
| 178 | 194   | المحبة                                |
| 178 | 194   | الايقاع                               |
| 178 | 194   | الأسطقس                               |
| 178 | 194   | الوإحد                                |
| 179 | 194   | العِلْم                               |
| 179 | 194   | الصَّدُٰق                             |
| 179 | 198   | الكذب                                 |
| 179 | 198   | الجذر                                 |
| 179 | 198   | الغريزة                               |
| 179 | 198   | الوهم                                 |
| 174 | 198   | القوّة `                              |
| 179 | 198   | الأزلي                                |
| 174 | 198   | العلل الطبيعية                        |
| 174 | 198   | الفَلَكُ                              |
| 179 | 198   | المحال                                |
| 14. | 198   | الفهم                                 |
|     |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

| 14.   | 198   | الوقت             |
|-------|-------|-------------------|
| 14.   | 198   | الكتاب            |
| 14.   | 190   | الاجتماع          |
| ١٧٠   | 190   | الكلّ             |
| 14.   | 190   | الجميع            |
| 14.   | 190   | الجزء             |
| ۱۷۰   | 190   | البعض             |
| 14.   | 194   | الماسة            |
| 17.   | 190   | ألصديق            |
| 171   | 190   | الظنّ             |
| 171   | 190   | العزم             |
| 171   | 190   | ر.<br>اليقين      |
| 171   | 190   | الضرب             |
| 171   | 190   | القسمة            |
| 171   | 147   | الطب              |
| 171   | 197   | الحرارة           |
| 171   | 197   | البرودة .         |
| 171   | 197   | اليبس             |
| 171   | 197   | ي. ل<br>الرطوبة   |
| 171   | 197   | الانثناء          |
| 171   | 197   | الكسر             |
| 171   | 197   | الضغط [= الضغد]   |
| . 177 | 197   | الانجذاب          |
| 177   | 197   | الرائحة           |
| 177   | 144   | الفلسفة           |
| 178   | 194   | الباري            |
| 172   | 194   | ، بباري<br>الخلاف |
| * * • | 1 1/1 |                   |
|       |       |                   |

•

| الغير             | 191   | 178 |
|-------------------|-------|-----|
| الغيرية           | 191   | 140 |
| الشك              | 199   | 140 |
| الخاطر            | 199   | 140 |
| الارادة           | 199   | 140 |
| الاستعمال         | 199   | 140 |
| ارادة المخلوق     | 199   | 140 |
| المحيّة           | 199   | 140 |
| العشق             | 199   | 140 |
| الشهوة            | 199   | 771 |
| المعرفة           | 7     | 177 |
| الاتصال           | 7     | 771 |
| الانفصال          | ٧     | 177 |
| الملازقة          | ۲     | 177 |
| الغضب             | ٧     | 177 |
| الحقد .           | ٧     | 177 |
| الذحل             | ٧     | 177 |
| الضحك             | Y     | 177 |
| الرضا             | Y••   | 177 |
| الفضائل الانسانية | Y · · | 177 |
| الحكمة            | 4.1   | 177 |
| النجدة            | Y•1   | 177 |
| العقّة            | Y • 1 | 177 |
| الاعتدال          | 4.4   | 177 |
| الجربزة           | 4.4   | 144 |
| الحيل             | 4.4   | 177 |
| المواربة          | 4.4   | 144 |
|                   |       |     |

| المخادعة      | 4 * 4 * | 144   |
|---------------|---------|-------|
| اعتدال الطينة | 7.4     | 144   |
| العدل         | 7.4     | 179   |
| الفضيلة       | 4.4     | 14    |
| الرذيلة       | 4.4     | 1 7 9 |
| اخلاق النفس   | 4.4     | 179   |
| الطبيعة       | 4 ° 4   | 149   |
| علم النجوم    | 7.4     | 179   |
| العمل         | 7.4     | 1 7 9 |
| الانسانية     | 4.4     | 1 7 9 |
| الملائكية     | 4.4     | 1 7 9 |
| البهيمية      | 4.4     | 179   |

彝

### [٣] ثبت بالحدود الفلسفية

### بحسب ورودها في نص الخوارزمي (\*)

| ط. المنيسىرية | نشرتنا | الحــــــدود               |
|---------------|--------|----------------------------|
| <b>V9</b>     | 7.7    | الفلسفة                    |
| <b>V</b> 4    | Y•V    | المنطق                     |
|               | Y•V    | علم الطبيعة                |
| ۸٠            | *•     | علم الأمور الالهية         |
|               |        | (ثاولوجيا)                 |
| ۸٠            | 7.7    | العلم التعليمي والرياضني   |
| ۸٠            | 4.4    | علم الحساب والعدد          |
|               |        | (الأرثماطيقي)              |
| ۸۰            | Y•A    | الجومطريا (آلميندسة)       |
| ۸۰            | X•X    | الاسطرنوميا (علم النجوم)   |
| ۸٠            | Y•A    | علم الموسيقى (علْم اللحون) |
| ۸۰            | Y•A    | علم الحيل -                |
| ۸۱            | 7.4    | العلم الألهى               |
| ۸۱            | 7.4    | العقل الفعّال              |
| ۸۱            | 7.4    | العقل الهيولاني            |
| ۸۱            | 7.9    | العقل المستفاد             |
| ۸۱            | 7.4    | المنفس                     |
| ۸۱            | 4.4    | النفس الكليّة              |
|               | 7.4    | القعل الكلي                |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ٢٠٦ ـ ٢٧٨)، وطبعة مطبعة المنيرية للكتاب «مفاتيح العلوم» (القاهرة ١٩٢٣/١٣٤٣) ص ٧٩ ـ ٩٢.

| ۸Y   | *1.         | الطبيعة              |
|------|-------------|----------------------|
| ΛY   | <b>Y1•</b>  | الهيولي              |
| AY ' | <b>*1</b> • | العناصر الأربعة      |
| AY   | <b>*1</b> • | الجسم ا              |
| AY   | *1.         | المادة               |
| AY   | *1.         | العنصر               |
| AY   | *1.         | الطينة               |
| AY   | ٧1.         | الصورة               |
|      |             | الشكل                |
| AY   | <b>Y1.</b>  | الهيئة               |
|      |             | الصيغة ٠             |
| AY   | *1.         | الأسطقس              |
| AY   | ٧1.         | الركن                |
| AY   | 711         | الكيفيات الأوَل      |
| AY   | <b>Y11</b>  | الكيفيات [المتولّدة] |
| ۸۳   | 411         | المكان               |
| ۸۳   | 711         | الحلاء               |
| ۸۳   | 711         | الزمان               |
| ۸۳   | 711         | المدّة               |
| ۸۳   | 711         | الجسم الطبيعي        |
| ۸۳   | 711         | الجسم التعليمي       |
| ۸۳   | 711         | التجزُّو             |
| ۸۳   | 717         | الحواس               |
| ۸۳   | 717         | الحاس العام          |
| ۸۳   |             | فنطاسيا              |
| ۸۳   | <b>717</b>  | الأرواح              |
| ۸۳   | 717         | الروح الطبيعية       |
|      |             |                      |

| ٨٤           | 714        | الروح الحيوانية       |
|--------------|------------|-----------------------|
| ٨٤           | 714        | الروح النفسانية       |
| ٨٤           | 714        | النفس .               |
| ٨٤           | 714        | الحيوان               |
| · <b>A £</b> | 714        | الموات                |
| ٨٤           | 714        | الكمون                |
| ٨٤           | 714        | الاستحالة             |
| ٨٤           | 714        | الارادة               |
| ٨٤           | 712        | المحال                |
| Ąź           | 317        | العالم                |
| ٨٤           | 317        | الكيان                |
| ۸٤           | 317        | النواميس              |
|              |            | المنطق                |
| ٨٥           | 418        | لوغيا                 |
|              |            | مليلوثا               |
| ٨٥           | 414        | ایساغوج <i>ي</i>      |
|              |            | المدخل                |
| ٨٥           | 710        | الشخص                 |
| ٨٥           | 710        | الجنس                 |
| ٨٠           | 710        | النوع                 |
| ٨٥           | 710        | الفصل                 |
| ۸٦           | 710        | العرض                 |
| ۸٦           | <b>Y17</b> | الخاصة                |
| ۸٦           | 717        | الموضوع               |
| ۲۸           | Y17        | المحمول               |
| 71           | 717        | المصنون<br>قاطيغورياس |
|              |            | المقولات<br>المقولات  |
|              |            | المعودات              |

| ٢٨ | *1*         | الجوهر            |
|----|-------------|-------------------|
| ۲۸ | *1*         | الكم              |
| ۸٧ | *1*         | الكيف             |
| ۸٧ | 414         | الأضافة           |
| ۸٧ | 414         | متي               |
| ۸٧ | 414         | أين               |
| ۸٧ | 414         | الوضع             |
|    |             | له [مقولة]        |
| ۸٧ | <b>Y1</b> A | ذو [مقولة]        |
|    |             | الجدة             |
| ۸٧ | <b>Y1</b> A | ينفعل             |
| ۸٧ | 719         | يفعل              |
| ۸۸ | 719         | باري ارمنياس      |
|    |             | التفسير           |
| ۸۸ | 719         | الاسم             |
| ٨٨ | 719         | الكلمة            |
| ۸۸ | 714         | الرباطات          |
| ۸۸ | 714         | الخوالف           |
| ۸۸ | ***         | القول             |
| ۸۸ | ***         | السور             |
| ۸۸ | ***         | القضية            |
| ۸۸ | ***         | القضية الموجبة    |
| ۸۸ | ***         | القضية المحصورة   |
| ۸۸ | ***         | القضية المهملة    |
| ۸۸ | ***         | القضية الكلية     |
| ۸۸ | ***         | القضية الجزئية    |
| ۸۸ | 441         | الجهات في القضايا |
|    |             |                   |

| ٨٨        | 771        | القضية المطلقة    |
|-----------|------------|-------------------|
| <b>^4</b> | <b>**1</b> | انالوطيقا         |
|           |            | العكس             |
| ۸۹.       | 441        | المقدمة ،         |
| <b>^4</b> | 771        | النتيجة           |
| <b>^4</b> | **1        | الردف             |
| ۸٩        | 441        | القرينة           |
|           |            | الجآمعة           |
| <b>A9</b> | 771        | الصنعة            |
|           |            | سولوجسموس         |
|           |            | القياس            |
| <b>19</b> | ***        | المقدمة الشرطية   |
| ۸٩        | 777        | القياس الحملي     |
| <b>11</b> | 777        | الحذ              |
| <b>^4</b> | ***        | المقدمة الكبرى    |
| <b>^4</b> | 777        | المقدمة الصغرى    |
| ۸٩        | ***        | اشكال القياس      |
| 41        | 772        | افودقطيقي         |
|           |            | الأيضاح"          |
| 11        | 377        | المباديء          |
| 41        | 377        | المقدمات          |
| 41        | 377        | العلّة الهيولانية |
| 41        | 377        | اللَّة الصورية    |
| 41        | 377        | العلّة الفاعلة    |
| 11        | 377        | العلّة اللمائية   |
| 41        | 377        | الخلف             |
| 11        | 770        | الاستقراء         |
|           |            |                   |

| 41 | 440        | المثال    |
|----|------------|-----------|
| 41 | 770        | طوبيقا    |
|    |            | المواضع   |
| 11 | 440        | الجدل     |
| 11 | 777        | سوفسطيقي  |
|    |            | التحكم    |
| 41 | <b>YYY</b> | ريطوريقي  |
|    |            | الخطابة " |
| 44 | ***        | بيوطيقي   |
|    |            | الشعر     |
| 44 | ***        | التخييل   |
| 44 | AAA        | التصور    |
| 44 | 777        | التمثل    |

1.3

### [٤] ثبت بالحدود الفلسفية

### بحسب ورودها في نصّ ابن سينا(\*)

| ط. هنسدية    | نشــــرتنا  | الحـــــدود  |
|--------------|-------------|--------------|
| ٧٨           | 744         | الحد         |
| . 🔥          | 744         | الرسم        |
| J <b>V</b> 4 | 744         | العلم الألمي |
| <b>V</b> 4   | 78.         | العقلُ       |
| ٨١           | 137         | النفس        |
| ٨٢           | 727         | الصورة       |
| ۸۳           | 337         | الهيولى      |
| ٨٤           | 710         | الموضوع      |
| ٨٤           | 720         | المادة       |
| ٨٤           | 710         | العنصر       |
| ٨٥           | 727         | الأسطقُس     |
| ٨٥           | 727         | الركن        |
| ۲۸           | 717         | الطبيعة      |
| ٨٦           | A3Y         | الطبع        |
| ٨٧           | ASY         | الجسم        |
| ٨٧           | <b>P3</b> Y | الجوهر       |
| ٨٨           | 40.         | العرض        |
| ٨٩           | . ۲۰۱       | الملك        |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ٢٣١ ـ ١٦٣)، وطبعة مطبعة هندية لكتاب دتسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، لابن سينا (القاهرة ١٣٢٦ / ١٩٠٨) ص ٢٧ ـ ٢٧ ـ ٢٠ .

| <b>^4</b> | 701         | الفَلَك          |
|-----------|-------------|------------------|
| ٩٠        | 701         | الكوكب           |
| 4.        | 701         | الشمس            |
| 4.        | 701         | القمر            |
| 4.        | 701         | الجنّ            |
| 4.        | 701         | النار            |
| 41        | 707         | الهواء           |
| 41        | 707         | الماء            |
| 41        | 707         | الأرض            |
| 41        | . 707       | العالم           |
| 41        | 707         | الحركة           |
| 44        | 704         | الدهر            |
| 44        | 704         | الزمان           |
| 44        | 704         | الأن             |
| 44        | 404         | النهاية          |
| 44        | 704         | ما لا نهاية      |
| 44        | <b>70</b> 7 | النقطة           |
| 44        | 404         | الخط             |
| 44        | 307         | السطح            |
| 44        | 307         | السطح<br>. البعد |
| 48        | 307         | المكان           |
| 48        | 400         | الخلاء           |
| 48        | 700         | الملاء           |
| 48        | 700         | العدم            |
| 40        | 700         | الكون            |
| 40        | . 407       | السرعة           |
| 40        | 707         | البطء            |
|           |             | ·                |

•

| 90  | 707        | الاعتماد  |
|-----|------------|-----------|
|     | •          | الميل     |
| 90  | 707        | الحفقة    |
| 40  | 707        | الثقل     |
| 40  | 707        | الحرآرة   |
| 47  | 707        | البرودة   |
| 97  | Y04        | الرطوبة   |
| 44  | Y0Y        | اليبوسة   |
| 44  | 404        | الخشن     |
| 4٧  | Y0V        | الأملس    |
| 4٧  | 404        | الصلب     |
| 4٧  | . 404      | اللين     |
| 4٧  | Y0V        | الرخو     |
| 47  | Y0V        | المش      |
| 44  | Y0V        | المشف     |
| 47  | Y0V        | التخلخل   |
| 4.4 | Y0A        | الاجتماع  |
| 4.4 | 404        | المتماسان |
| 4.4 | 404        | المداخل   |
| 4.4 | 404        | المتصل    |
| 44  | 404        | الاتحاد   |
| 1   | <b>44.</b> | التتالي   |
| 1   | <b>77.</b> | التوائي   |
| 1   | Y7.        | العلَّة   |
| 1   | ۲۳.        | المعلول   |
| 1.1 | 777        | الابداع   |
| 1.1 | 777        | الخلق     |
|     |            | -         |

| 1.7 | 777 | الاحداث |
|-----|-----|---------|
| 1.7 | 777 | القِدَم |

\*

# [0] ثبت بالحدود الفلسفية

# بحسب ورودها في نصَّ الغزَّالي(\*)

| نشــرة دنيا | نشسرتنا     | الحــــــاود                                                                                         |
|-------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777         | AFF         | الحذ                                                                                                 |
| 440         | 7.4         | المبدأ الأول (الباري)                                                                                |
| 7.8.7       | YAY         | العقل                                                                                                |
| 44.         | 710         | النفس                                                                                                |
| 797         | YAY         | العقل الكلّي                                                                                         |
| 797         | YAY         | مقل الكلُّ الكلّ |
| 797         | YAA         | النفس الكلية                                                                                         |
| 794         | YAA         | نفس الكلّ                                                                                            |
| 794         | YAA         | المكك                                                                                                |
| 794         | <b>YAA</b>  | العلّة                                                                                               |
| 794         | <b>P</b> AY | المعلول                                                                                              |
| 794         | PAY         | الابداع                                                                                              |
| 3 P Y       | PAY         | الخلق                                                                                                |
| 3 P Y       | PAY         | الاحداث                                                                                              |
| 3 P Y       | PAY         | القِدَم                                                                                              |
| 797         | 79.         | الصورة                                                                                               |
| 747         | 177         | الهيوني                                                                                              |
| 747         | 747         | الموضوع                                                                                              |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ٢٢٦ ـ ٣٠١)، ونشرة الدكتور سليمان دنيا لكتاب ومعيار العلم، (ط. ثانية، دار المعارف بحصر، القاهرة ١٩٦٩) ص ٢٦٥ ـ ٢٦٥.

| <b>79</b>   | 747          | المادة    |
|-------------|--------------|-----------|
| <b>Y4 Y</b> | 797          | العنصر    |
| <b>797</b>  | 747          | الاسطقس   |
| <b>747</b>  | Y <b>4</b> Y | الركن     |
| 799         | 794          | الفَّلَكُ |
| 799         | 794          | الطبيعة   |
| 799         | 744          | الطبع     |
| 799         | 794          | الجسم     |
| *           | 3.27         | الجوهر    |
| 4.1         | 790          | العرض     |
| <b>*• *</b> | 797          | الفلك     |
| 4.4         | 797          | الكوكب    |
| 4.4         | 797          | الشمس     |
| 4.4         | 797          | القمر     |
| 4.4         | 747          | النار     |
| 4.4         | 797          | الهواء    |
| 4.4         | 797          | الماء     |
| 4.4         | 797          | الارض     |
| * • •       | 797          | العالم    |
| 4.4         | 797          | الحركة    |
| 4.4         | 797          | الدهر     |
| 4.4         | <b>74 Y</b>  | الزمان    |
| 4.4         | <b>Y4 Y</b>  | الخلاء    |
| 4.4         | <b>797</b>   | الملاء    |
| *•*         | 747          | العدم     |
| 4.8         | <b>Y4 Y</b>  | السكون    |
| 4.8         | <b>44</b> A  | السرعة    |
|             |              |           |

| 4.8  | <b>79</b>     | البطء         |
|------|---------------|---------------|
| 4.5  | <b>19</b> 1   | الاعتماد      |
|      |               | الميل         |
| 4.8  | <b>19</b> 1   | الخفّة        |
| 4.8  | <b>79</b>     | الثقل         |
| 4.5  | <b>19</b> 1   | الحرآرة       |
| 4.8  | APY           | البرودة       |
| 4.8  | APY           | الرطوبة       |
| 4.5  | APY           | اليبوسة       |
| 4.8  | APY           | الخشن         |
| 4. 5 | <b>79</b> A   | الأملس        |
| 4.8  | APY.          | الصلب         |
| 4.8  | <b>79</b> A   | الليّن        |
| 4.8  | <b>74</b> A   | الرخو         |
| 4.5  | <b>74</b> A   | الهش          |
| 4.8  | <b>74</b> A   | المشف         |
| 4.0  | APY           | التخلخل       |
| 4.0  | 799           | الاجتماع      |
| 4.0  | 799           | المتماسان     |
| 4.0  | 744           | المتداخل      |
| 4.0  | 799           | المتصل        |
| 4.1  | 749           | الاتحاد       |
| 4.7  | ۳             | التتالي       |
| 4.1  | ***           | التواتي       |
| *. V | ***           | النهاية       |
| *.   | <b>**</b> • • | مالا نهاية له |
| *•٧  | **1           | النقطة        |
|      |               |               |

| *** | 4.1  | الخط            |
|-----|------|-----------------|
| 4.1 | 4.1, | السطح           |
| *.  | 4.1  | السطح<br>النُعد |

#

### [7] ثبت بالحدود الفلسفية

### بحسب ورودها في نصّ الآمدي(٥)

| ط. المشــرق | تشــرتنا | الحـــــلود    |
|-------------|----------|----------------|
| 171         | 317      | التصور         |
| 171         | 317      | التصديق        |
| 171         | 418      | دلالة المطابقة |
| 177         | 314      | دلالة الالتزام |
| 177         | 710      | المفرد .       |
| 177         | 710      | المركب         |
| 177         | 710      | الاسم          |
| 177         | 417      | الكلمة         |
| 177         | 717      | الاداة         |
| 177         | 414      | المتواطىء      |
| 177         | 414      | المشكك         |
| 177         | 414      | المشترك        |
| 177         | 414      | المجازي        |
| 177         | 414      | المترادف       |
| 177         | 711      | المتباين       |
| 177         | 417      | الكلي          |
| 177         | 417      | الجزئمي        |
| 177         | 719      | الذاتي         |

<sup>(\*)</sup> الموازنة بين نشرتنا في هذا الكتاب (ص ٣٠٥ ـ ٣٨٨)، والنشرة الناقصة في مجلة المشرق (١٩٥٤، مج ٤٨)، ص ١٦٩ ـ ١٧٨؛ [يلاحظ أنّ الحدود، من رقم (١٠١) حتى رقم (٢٦٥)، لا ترد في النشرة المذكورة.]

| غبى                  | ے                    | العرض   |
|----------------------|----------------------|---------|
|                      |                      | الجنس   |
|                      |                      | النوع   |
|                      |                      | الفصا   |
| ببة .                |                      | الحفاصا |
| ض العام              | , العام              | العرض   |
| , –                  | ,                    | الحد    |
| الحقيقي .            | الحقيق <i>ي</i> .    | الحد ا  |
| الرسمي               | ي .<br>رسيم <i>ي</i> | الحد ا  |
| اللفظى               |                      |         |
| بوع[بازاء المحمول]   |                      |         |
|                      |                      | المحمو  |
| وعُ العلم            |                      |         |
| ب<br>وع العرض        |                      | •       |
|                      |                      | المقدّم |
| ,                    |                      | التالي  |
| سية الحملية          | الحملية              | القضيا  |
| سية المخصوصة         | المخصوصة             | القضيا  |
| سية المهملة          | المهملة              | القضيا  |
| بية المحصورة         | المحصورة             | القضيا  |
| بية الكلية           | الكلية               | القضي   |
| سة الجزئية .         | الجزئية              | القضي   |
| ملة                  | •                    | الرابط  |
| سية الشرطية          | الشرطية              | القضي   |
| بية الشرطية المتصلة  | الشرطية المتصلة      | القضي   |
| سية الشرطية المنفصلة | الشرطية المنفصلة     | القضي   |
| سة البسيطة           | <del>-</del>         |         |
| · •                  |                      |         |

| 175 | 441 | القضية العدمية        |
|-----|-----|-----------------------|
| 175 | 447 | القضية الموجهة        |
| 140 | 441 | القضية المطلقة        |
| 140 | 417 | الواجب                |
| 140 | 447 | الممتنع               |
| 140 | 441 | المكن                 |
| 140 | ۳۲۸ | التناقض               |
| 140 | 247 | التعاكس               |
| 140 | ۳۲۸ | القياس                |
| 140 | 444 | القياس                |
| 140 | 444 | القياس الاستثنائي     |
| 140 | 444 | القياس الاقتراني      |
| 140 | 444 | المقدمة               |
| 140 | 444 | النتيجة               |
| 140 | 444 | الحد الاكبر           |
| 140 | 444 | الحد الاصغر           |
| 140 | 444 | المقدمة الكبرى        |
| 140 | 444 | المقدمة الصغرى        |
| 140 | ۳۳. | الحد الاوسط           |
| 140 | ۳۳. | الشكل                 |
| 140 | 44. | القياس المركب         |
| 177 | ۳۳. | القياس المركب المتصل  |
| 177 | 44. | القياس المركب المنفصل |
| 177 | ٣٣٢ | قياس الدور            |
| 177 | *** | عكس القياس            |
| 177 | 344 | قياس الخلف            |
| 177 | 447 | القياسات المتقابلة    |
|     |     |                       |

| 177     | ۳۳۷         | الاستقراء             |
|---------|-------------|-----------------------|
| 177     | ***         | القياسات المقاومة     |
| 177     | <b>۳</b> ٣٨ | التمثيل               |
| 177     | <b>۳</b> ٣٨ | - بن<br>الفراسة       |
| 1 / / / | <b>۳</b> ٣٨ | الدليل                |
| 177     | <b>۳</b> ٣٨ | ين<br>الضمير          |
| 177     | ٣٣٩         | العلامة               |
| 177     | ٣٣٩         | المصادرة على المطلوب  |
| 177     | ٠٤٠         | البرهان               |
| 177     | 45.         | .ر<br>البرهان اللمِّي |
| 177     | 48.         | بر<br>البرهان الآتي   |
| 177     | 451         | القياس الجدلي         |
| 177     | 781         | القياس الخطابي        |
| 177     | 481         | القياس الشعري         |
| 177     | 481         | القياس المغالطي       |
| ۱۷۸     | 481         | القضايا الأولية       |
| 149     | 481         | القضايا الفطرية       |
| 149     | 484         | المشاهدات             |
| 149     | 484         | المجر بات             |
| 149     | ٣٤٢         | الحدسيّات             |
| 149     | . 484       | المتواتر ات           |
| 149     | 454         | الوهميات              |
| 1 7 9   | 454         | المسلَّمات            |
| 1 7 9   | 454         | المشهورات             |
| 1 7 9   | 488         | المقبولات             |
| 179     | 488         | المظنونات             |
| 1 7 9   | 468         | المشبهات              |
|         |             | • •                   |

| 149       | 450         | المخيلات           |
|-----------|-------------|--------------------|
| * * * * * | 450         | مباديء العلوم      |
| * * * * * | 451         | مسائل العلوم       |
| * * * * * | 451         | الطبع والطبيعة     |
|           | 457         | الحركة             |
|           | <b>45</b>   | السكون             |
|           | 454         | السرعة             |
| * * * * * | 454         | الحيز              |
| * * * * * | 454         | الخلاء             |
| * * * * * | 454         | الزمان             |
| * * * * * | 459         | الأن               |
| • • • • • | 459         | التتالي            |
| * * * * * | 484         | التماس             |
| * * * * * | 40.         | التداخل            |
|           | 40.         | البطء              |
| * * * * * | <b>70.</b>  | الشدّة             |
| * * * * * | 40.         | الضعف              |
| * * * * * | 40.         | المكان             |
|           | 40.         | التلاصق            |
| * * * * * | <b>40</b> • | الاتصال            |
| * * * * * | 40.         | الاتصال            |
| • • • •   | 40.         | الوسط              |
| * * * * * | 401         | الظرفية            |
| • • • •   | 401         | النهاية واللانهاية |
| • • • • • | 401         | الجهة              |
| • • • •   | 401         | العالم             |
| • • • •   | 404         | الفلك              |
|           |             |                    |

|           | 401 | النار            |
|-----------|-----|------------------|
| * * * * * | 401 | الهواء           |
|           | 401 | الماء            |
| * * * * * | 404 | التراب           |
|           | 404 | ر .<br>الحرارة   |
|           | 404 | البر ودة         |
| * * * * * | 404 | الرطوبة          |
| * * * * * | 408 | اليبوسة          |
|           | 408 | اللطافة          |
|           | 408 | الغلظة           |
|           | 408 | اللزج            |
|           | 400 | الهش             |
|           | 400 | الهش             |
|           | 400 | الاستحالة        |
|           | 400 | الكون            |
|           | 400 | الفساد           |
| * * * * * | 400 | المزاج           |
|           | 400 | الامتزاج         |
|           | 400 | النمو            |
|           | 400 | الذبول           |
| * * * * * | 400 | التخلخل          |
|           | 401 | التكاثف          |
|           | 401 | النفس            |
|           | 401 | النفس الفلكية    |
| • • • • • | 401 | النفس النباتية   |
|           | 401 | المنفس الحيوانية |
| • • • • • | ۲۵٦ | النغس الانسانية  |
|           |     | ÷ 0              |

|           | <b>70</b>   | الحياة           |
|-----------|-------------|------------------|
|           | 40V         | الغاذية          |
|           | <b>70</b> 0 | الهاضمة          |
|           | 401         | الماسكة          |
|           | <b>70</b> 0 | الجاذبة          |
|           | <b>70</b> 1 | الدافعة          |
|           | <b>40</b> 1 | النامية          |
|           | <b>40</b> 1 | المولدة          |
|           | 409         | قوة اللمس        |
|           | 409         | حاسة الذوق       |
|           | 409         | حاسة الشم        |
|           | 409         | حاسة السمع       |
|           | ٣٦.         | حاسة البصر       |
|           | that *      | الحس المشترك     |
|           | 414         | المصورة والمفكرة |
|           | <b>777</b>  | الوهمية          |
|           | 414         | الحافظة والذاكرة |
| * * * * * | ٣٦ ٤        | النظرية          |
|           | ٣٦٤ ُ       | العملية          |
| * * * * * | 470         | العقل            |
|           | 4~~~        | العقل الجوهري    |
| * * * * * | 444         | العقول العرضية   |
| * * * * * | 411         | العقل النظري     |
| * * * * * | 441         | العقل العملي     |
|           | 444         | العقل الهيوتى    |
| * * * * * | 444         | القوة المطلقة    |
| * * * * * | <b>411</b>  | العقل بالملكة    |
|           |             |                  |

| * * * * * | <b>41</b> 0 | العقل بالقوة المكنة                                                                                             |
|-----------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * * * * * | <b>77</b>   | العقل بالفعل<br>العقل بالفعل                                                                                    |
| * * * * * | ۲٦٨         | ں .<br>العقل القدسي                                                                                             |
| * * * * * | <b>"</b> ግለ | العقل المستفاد                                                                                                  |
|           | <b>የ</b> ግለ | العقل التجريب <i>ي</i>                                                                                          |
|           | 479         | الروح                                                                                                           |
| * * * * * | 479         | الجوهر                                                                                                          |
| * * * * * | 479         | ببوسر<br>الموضوع[بأزاء الجوهر]                                                                                  |
| * * * * * | 479         | الجوهر البسيط                                                                                                   |
|           | **          | ، بومر ، ببديـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                |
| * * * * * | **          | الصورة                                                                                                          |
| * * * * * | **          | الجوهر المركب<br>الجوهر المركب                                                                                  |
|           | **          | الجوهر الفرد                                                                                                    |
| * * * * * | 441         | ۱ بحوسر ۱عرد<br>الجسم                                                                                           |
|           | 441         | ، بسم<br>العَرَض                                                                                                |
| * * * * * | **1         | الكم                                                                                                            |
| * * * * * | ۳۷۲         | بحم<br>الكم المتصل                                                                                              |
| * * * * * | ***         | الكم المنفصل                                                                                                    |
| * * * * * | ***         | الخط                                                                                                            |
|           | ***         | السطح                                                                                                           |
|           | ***         | ،ــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                             |
|           | **          | النقطة |
| • • • •   | **          | العدد                                                                                                           |
| • • • •   | 478         | الكيف                                                                                                           |
| • • • • • | 440         | الحيف<br>نسبة الاضافة                                                                                           |
|           | 440         | للنبب الرحدد<br>الأين                                                                                           |
|           | ۳۷٦         | ارین<br>مت <i>ی</i>                                                                                             |
|           |             | سی                                                                                                              |

|           | ۳٧٦         | اللك                  |
|-----------|-------------|-----------------------|
|           | ***         | الوضع                 |
| * * * * * | ***         | أن يفعل               |
|           | ***         | أن ينفعل              |
|           | ***         | الواحد                |
|           | ***         | الواحد بالعدد         |
|           | ***         | الواحد بالاتصال       |
|           | ***         | ر.<br>الواحد بالتركيب |
|           | ۳۷۸         | الواحد بالنوع         |
|           | ***         | الواحد بالجنس         |
|           | ۳۷۸         | المجانسة              |
|           | <b>*</b>    | المشاكلة              |
|           | ***         | المشامة               |
|           | <b>*</b>    | <br>المساواة          |
|           | ***         | الموازاة              |
|           | ***         | الكثير                |
|           | <b>~~</b> 4 | التقايل               |
|           | 444         | تقابل السلب والايجاب  |
|           | ***         | بن .<br>تقابل الضدين  |
|           | ***         | تقابل العدم والملكة   |
|           | ***         | المتقدّم              |
|           | ***         | المتقدّم بالعلية      |
|           | 474         | المتقدم بالطبع        |
|           | ***         | المتقدم بالطبع        |
|           | <b>"</b> ለ• | المتقدم بالزمان       |
|           | <b>۳</b> ۸۰ | المتقدم بالشرف        |
|           | <b>۳۸۰</b>  | المتقدم بالرتبة       |
|           |             | ·                     |

| * * * * * | <b>"</b> ለ•   | التأخر                |
|-----------|---------------|-----------------------|
| * * * * * | <b>"</b> ለ•   | العلّة                |
|           | <b>"</b> ለ•   | العلة الفاعلية        |
|           | ۳۸۱           | العلة المادية         |
| * * * * * | ۳۸۱           | العنصر                |
| * * * * * | ۳۸۲           | الاسطقس               |
| * * * * * | ۳۸۲           | الركن                 |
| * * * * * | <b>"</b> ለሃ   | الصورة                |
| * * * * * | <b>"</b> ለ"   | البخت والاتفاق        |
| * * * * * | <b>"</b> ለ"   | المثل والمثال         |
| * * * * * | <b>"</b> ለ"   | التعليمات             |
| * * * * * | <b>"</b> ለ"   | القديم                |
| * * * * * | <b>"</b> ለ"   | الحادث                |
| * * * * * | <b>ም</b> ለ ٤  | الحق                  |
| * * * * * | <b>የ</b> ለ٤   | الباطل                |
| * * * * * | <b>የ</b> ለ\$  | التّام                |
| * * * * * | <b>"</b> ለ ٤  | الناقص                |
| * * * * * | <b>47</b> 1 5 | العِلْم               |
| * * * * * | 474           | الأرادة               |
| * * * * * | ۳۸۰           | القدرة                |
| • • • • • | ۳۸۰           | الكلام                |
| • • • •   | ۳۸۰           | الحياة ا              |
|           | ۳۸۰           | الصنعة الحكمية        |
| • • • •   | ۳۸۰           | الصنعة غير المُعَلّلة |
| • • • • • | <b>"</b> ለ٦   | الأحوال "             |
| • • • • • | <b>ዮ</b> ለፕ   | السعادة               |
| * * * * * | <b>"</b> ለኘ   | الشقاوة               |

|           | <b>ም</b> ለፕ | الحشر والاعادة |
|-----------|-------------|----------------|
|           | <b>ፖ</b> ለጓ | النبوة         |
| * * * * * | <b>4</b> 44 | المعجزات       |
| * * * * * | ۳۸۷         | العلم الطبيعي  |
|           | <b>*</b> ^V | العلم الالهي   |
|           | 444         | العلم الكلي    |

\* \* \*

# جربحة المصادر والمراجع

«تسجل هذه الجريدة توثيقا شاملا لمصادر ومراجع الدراسة والتحقيق في هذا الكتاب، عربية وأوربية؛ ماعدا المخطوطات المستعملة في التحقيق، التي اكتفي بذكرها على نحو مفصل في مواضعها».

### (١) المصادر والمراجع العربية

الأسي، اسحاق بن موسى:

- مختصر كتاب الوجوه في اللغة، [طبع مع «كفاية المتحفظ» للاجدابي]، حلب ١٩٢٥ / ١٩٢٧ .

#### الأمدي، سيف الدين:

- غاية المرام في علم الكلام، نشرة حسن محمود عبد اللطيف، القاهرة 1971 / 1991.
- ـكتاب الاحكام في اصول الاحكام، [أجـزاء]، القاهـرة ١٣٣٢ / ١٩١٤.
- كتاب المبين في شرح معاني الفاظ الحكماء والمتكلمين، [نشرة ناقصة]، لو لهلم كوتش واغناطيوس عبده خليفة، مجلة المشرق، [بيروت]، ٨٤: ٦ (١٩٥٤).
- ـ كتاب منتهي السؤل في علم الاصول، نشرة صبيح، القاهرة (بلا تاريخ).

#### ابراهيم مدكور، الدكتور:

- المعجم الفلسفي، [اصدار مجمع اللغة العربية، القاهرة، باشراف الدكتور مدكور]، القاهرة ١٩٧٩ / ١٩٧٩.

#### ابن أبي اصيبعة:

- عيون الانباء في طبقات الاطباء، نشرة A. Muller القاهرة \_ كوتنكن \_ 1۸۸۲ / ۱۸۸۲ .

#### ابن تغري بردي :

ــ النجوم الزاهرة في اخبار مصر والقاهرة، القاهرة ١٩٣٦.

#### ابن خلدون:

ـ التاريخ، طبعة مؤسسة الاعلمي، بيروت ١٣٩١ / ١٩٧١. ابن خلكان:

- وفيات الاعيان، نشرة محيى الدين عبد الحميد، القاهرة ١٩٤٨؛

وطبعة بولاق، القاهرة ١٣١٠ / ١٨٩٢.

#### ابن رشد:

- ـ تفسير مابعـد الطبيعـة [لأرسطو طاليس]، نشـرة M. Bouyges، ط. اولى، بيروت ١٩٦٧.
  - ـ تهافت التهافت، نشرة الدكتور سليمان دنيا، القاهرة ١٩٧١.

#### ابن سينا:

- الاشارات والتنبيهات، نشرة الدكتور سليمان دنيا، ط. ثانية، القاهرة ١٩٦٨ ١٩٧١.
- ـ تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، مطبعة هندية، القاهرة ١٣٢٦ / ١٩٠٨ .
- رسائل، مطبعة الجواثب، اسطنبول [القسطنطينية] ١٢٩٨ / ١٩٨٨.
  - ـ كتاب الحدود، نشرة A.-M. Goichon، القاهرة ١٩٦٣.
- ـ كتاب البرهان، نشرة الدكتور عبد الرحمن بدوي، القاهرة ١٩٥٤.
- منطق الشفاء، نشرة الدكتور ابراهيم مدكور وجماعته، [٩ اجزاء، اليساغوجي، المقولات، العبارة، القياس، البرهان، الجدل، السفسطة، الخطابة، الشعر]، القاهرة ١٩٥٢ ـ ١٩٦٦.
  - ـ منطق المشرقيين، القاهرة ١٣٣٨ / ١٩١٠.
  - ـ القانون في الطب، طبعة بولاق، القاهرة ١٢٩٤ / ١٨٧٧.
- ـ النجاة، طبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة ١٣٥٧ / ١٩٣٨.

#### ابن الشحنة:

ــ روضة المناظر، [على هامش كتاب الكامل لابن الأثير، جـ ١١ ــ ١٢] بولاق ١٢٩٠ ـ ١٢٧٣ / ١٨٧٣ ـ ١٨٧٦.

#### ابن كمال باشا:

\_ رسالة في تصحيح لفظ الزنديق، نشرة الدكتور حسين علي محفوظ [بغداد ٢٩٦٢]؛ ومخطوط مانجستر برقم (B) 811.

#### ابن النديم:

ـ الفهرست، نشرة G. Flugel ، ليبزيك ١٨٧١؛ وطبعة القاهرة ١٣٤٨ / ١٩٤٩ .

#### ابوريدة، محمد عبد الهادي:

ـ مقدمة «رسائل الكندي الفلسفية»، القاهرة ١٣٦٩ / ١٩٥٠. ـ نشرة «رسالة الكندي في حدود الاشياء ورسومها»، مجلة الازهر، [القاهرة]، ١٨ (١٣٦٦ / ١٩٤٧).

#### أرسطو طاليس:

- ـ الطبيعة، نشرة الدكتور عبد الرحمن بدوي، القاهرة ١٣٨٤ ـ ١٩٨٥ / ١٩٨٠ ـ ١٩٨٥ /
- ـ المنطق، نشرة الدكتور عبد الرحمن بدوي، القاهرة ١٩٤٨، ١٩٤٩، ١٩٥٢؛ وطبعة ثانية، بيروت ١٩٨٠.

#### الازميري، اسماعيل حقي:

- فيلسوف العرب يعقوب بن اسحاق الكندي، ترجمة عباس العزاوى، بغداد ١٩٦٣ / ١٩٦٣.

#### الأعسم، الدكتور عبد الامير:

- ـ انجازات الفارابي المنطقية، مجلة دراسات الاجيال، [بغداد] ٤ / ١ . ١٩٨٣.
- ـ تـرجمة الغـزالي في الطبقـات العليـة للواسـطي، [ملحق كتـاب الفيلسوف الغزالي]، بيروت ١٩٨١.
- تمهيد ببليوغرافي لدراسة الغزالي، مجلة دراسات الاجيال، [بغداد]، ٣ / ١ ٢ (١٩٨٢).
- ـ تطور المصطلح الفلسفي العربي، دوريات آفاق عربية، [بغداد]، ١ (١٩٨٥).
  - ـ الفيلسوف الغزالي، طبعة ثانية، بيروت ١٩٨١.
  - ـ الفيلسوف الطوسي، طبعة ثانية، بيروت ١٩٨٠.
- \_ ابـو حيان التـوحيدي في كتـاب المقابسـات، طبعة ثـانية، بيـروت . ١٩٨٣ .

1

ـ منطق الفارابي، دراسة وتحقيق، معد للنشر.

الأعسم، الدكتور مهند عبد الامير:

- كتاب الادوية المفردة لابن سينا، (مفردات مستخرجة من كتاب القانون في الطب)، دراسة وتحقيق، بيروت ١٩٨٤.

الأهواني، الدكتور احمد فؤاد:

ـ ابن سينا، [سلسلة نوابغ الفكر العربي ٢٢]، القاهرة (بلا تاريخ). بدوي، الدكتور عبد الرحمن:

- ـ أرسطو، الكويت ـ بيروت ١٩٨٠.
- ـ النراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، طبعة ثالثة، القاهرة ١٩٦٥.
  - ـ خريف الفكر اليونان، طبعة رابطة، القاهرة ١٩٧٠.
    - \_ رسائل فلسفية، بيروت ١٤٠٠ / ١٩٨٠.
    - \_ مذاهب الاسلاميين، طبعة ثانية، بيروت ١٩٧٩.
      - ـ من تاريخ الالحاد في الاسلام، القاهرة ١٩٤٥.
        - \_ مؤلفات الغزالي، القاهرة ١٩٦١.

# بروكلمان، كارل:

- تاريخ الادب العربي، [جزء ٤] ترجمة يعقوب بكر ورمضان عبد التواب، القاهرة ١٩٧٥.
- \_ مقالة «الآمدي»، دائرة المعارف الاسلامية، نشرة ثابت الفندي وجماعته، القاهرة ١٩٣٣.

# البغدادي، اسماعيل:

ـ ايضاح المكنون، اسطنبول ١٩٤٧.

# البيهقي، ظهر الدين:

\_ تاريخ حكماء الاسلام، نشرة محمد كرد علي، دمشق ١٣٦٥ / ١٩٤٦ .

# التكريتي، الدكتور ناجي:

- الفلسفة السياسية عند ابن ابي الربيع مع تحقيق كتابه سلوك المالك في تدبير الممالك، طبعة ثانية، بيروت ١٩٨٠.

التهانوي :

\_ كشاف المطلاحات الفنون، نشرة A. Sprenger و , W. N. Less ، وطبعة القاهرة ١٩٦٣ .

التوحيدي، ابو حيان:

- المقابسات، نشرة الهند، ١٣٠٦ / ١٨٨٩؛ ونشرة حسن السندوبي، القاهرة ١٣٤٧ / ١٩٢٩؛ ونشرة محمد توفيق حسين، بغداد ١٩٧٠.

جابر بن حیان:

ـ المختار من رسائل جابر بن حيان، نشرة P. Krans، انقاهرة ١٣٥٤ / ١٩٥٥.

جبران جبور:

ـ القانون في الطب لابن سينا، طبعة ثانية، بيروت ١٩٨٠.

الجر، الدكتور خليل، وجماعته:

ـ الفكر الفلسفي في مائة سنة، بيروت ١٩٦٢.

الجرجاني، الشريف:

\_ التعريفات، نشرة G. Flugel، الاستانة ۱۸۲۷، وليبزيك ۱۸٤٥؛ وطبعة القاهرة ۱۹۷۷ / ۱۹۳۸؛ وط. تونس ۱۹۷۱.

جميل صليبا، الدكتور:

ـ المعجم الفلسفي، بيروت ١٩٧٨ ـ ١٩٧٩ .

جواشون، أ. م.:

- فلسفة ابن سينا وأثرها في اوروبة خلال القرون الوسطى، ترجمة رمضان لاوند، بيروت ١٩٥٠.

حاجى خليفة:

\_ كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، نشرة G. Flugel، ليبزيك \_ ليدن ١٩٤١ ـ ١٨٥٨؛ وطبعة اسطنبول ١٩٤١.

الحنبلي، احمد بن ابراهيم:

\_شفاء القلوب في مناقب بني ايوب، نشرة ناظم رشيد، بغداد ١٩٧٩.

الخوارزمي، الكاتب:

مفاتيح العلوم، نشرة G. Van Vloten ، ليدن ١٨٩٥ ؛ وطبعة المنيرية، القاهرة ١٣٤٢ / ١٩٢٣ ؛ وطبعة دار الكتب العلمية، بيروت (بلا تاريخ).

خبر الله، الدكتور امين سعد:

ـ الطب العربي، ترجمة الدكتور مصطفى ابو عـز الدين، بيـروت . ١٩٤٦.

دوزي، رينهارت:

- تكملة المعاجم العربية، ترجمة الدكتور محمد سليم النعيمي، بغداد 19۷۸ - ١٩٨٧ [صدر منه ٥ اجزاء للان].

الذهبي، الحافظ:

\_ ميزان الاعتدال، القاهرة ١٣٢٥ / ١٩٠٧.

الرجب، قاسم محمد:

- نوادر المطبوعات العربية، التي احيتها مكتبة المثنى ببغداد، بغداد - بيروت ١٩٧١ / ١٩٧١.

زكى نجيب محمود، الدكتور:

- جابر بن حيان، [سلسلة اعلام العرب ٣]، دار مصر للطباعة، القاهرة [١٩٦١].

الزركلي، خير الدين:

- الاعلام، القاهرة ١٩٥٦ - ١٩٥٩.

السامرائي، عامر رشيد؛ والعلوجي، عبد الحميد:

\_ آثار حنين بن اسحاق، بغداد ١٣٩٤ / ١٩٧٤.

السبكي:

\_ طبقات الشافعية الكبرى، القاهرة ١٣٢٤ / ١٩٠٦.

شيخ الارض، تيسير:

ـ ابن سينا، بيروت ١٩٦٧.

صاعد الاندلسى:

ـ طبقات الامم، نشرة لويس شيخو، بيروت ١٩١٢.

صالحية، محمد عيسى:

- المخطوطات اليمانية في مكتبة على اميريـ ملت، باستانبول، مجلة معهد المخطوطات العربية، [الكويت]، ٢٦ (١٩٨٢).

الطائي، الدكتور فاضل احمد:

- اعلام العرب في الكيمياء، بغداد ١٩٨١.

العقيقي، نجيب:

· ـ المستشرقون، دار المعارف بمصر، القاهرة ١٩٦٤ ـ ١٩٦٥.

عمر فروخ، الدكتور:

ـ صفّحات من حياة الكندى وفلسفته، بيروت ١٩٦٢.

الغزالي، ابو حامد:

ـ الاقتصاد في الاعتقاد، المطبعة المحمودية، القاهرة (بلا تاريخ).

ـ تهافت الفلاسفة ، نشرة M. Bouyges بيروت ١٩٢٧ .

ـ ـ جواهر القرآن، القاهرة ١٣٥٢ / ١٩٣٣.

ـ القسطاس المستقيم، القاهرة ١٣١٨ / ١٩٠٠.

\_ محك النظر، القاهرة (بلا تاريخ).

ـ الستصفى، القاهرة ١٩٣٧.

ـ مشكاة الانوار، القاهرة ١٩٣٤.

معيار العلم، طبعة القاهرة ١٣٢٩ / ١٩١١؛ وطبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة ١٣٤٦ / ١٩٢٧؛ ونشرة الدكتور سليمان دنيا، [سلسلة ذخائر العرب ٣٣]، طبعة اولى، القاهرة ١٩٦٠، وطبعة ثانية، القاهرة ١٩٦٨؛ ونشرة دار الاندلس، بيروت ١٩٧٨،

مقاصد الفلاسفة، طبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة - مقاصد الفلاسفة، طبعة محيي الدين صبري الكردي، القاهرة (بلا تاريخ).

ـ ميزان العمل، القاهرة ١٣٢٧ / ١٩٠٩.

الفارابي، ابو نصر:

- احصاء العلوم، نشرة الدكتور عثمان امين، طبعة ثالثة، القاهرة 197٨.
- ــ الالفاظ المستعملة في المنطق، نشرة الدكتور محسن مهدي، بيروت ١٩٦٨.
- ـ الثمرة المرضية في الرسالات الفاربية، نشرة F. Dieterici، ليدن . ١٨٩٠
  - \_ رسائل الفارابي، حيدر آباد ١٣٤٥ / ١٩٢٦.
- فصوص الحكم، نشرة محمد حسن آل ياسين، بغداد ١٣٩٦ /
- كتاب قاطيغورياس اي المقولات، نشرة نهاد ككيك، [نشرة ناقصة]، مجلة المورد، [بغداد] ٤ / ٣ (١٩٧٥).
  - ـ المجموع، القاهرة ١٣٢٥ / ١٩٠٧.
  - ـ المنطق، تحقيق الدكتور عبد الامير الاعسم، معد للنشر.

# فريد جبر:

ــ المنطق عند ارسطو والغزالي، مجلة المشرق، [بيروت]، ١٩٦٠.

# القفطي:

\_ تاريخ الحكياء، نشرة J. Lippert، ليبزيك ١٩٠٣؛ وبعنوان «اخبار الحكياء باخبار العلياء»، القاهرة ١٩٠٨.

# قليج على باشا:

ـ كتبخانه سى دفترى، در سعادت [استانبول]، ١٣١١ هـ .

# القمي، عباس:

ـ الكنى والالقاب، النجف ١٣٧٦ / ١٩٥٦.

# قمير، يوحنا:

\_الكندى، [سلسلة فلاسفة العرب ٨]، بيروت ١٩٦٤.

قنواق، جورج شحاته ·

\_ مؤلفات إبن سينا، القاهرة ١٩٥٠.

كحالة، عمر رضا:

\_ معجم المؤلفين، دمشق ١٩٥٧.

الكندى:

ـ رسائل الكندي الفلسفية، نشرة محمد عبد الهادي ابو ريده، القاهرة السبائل الكندي الفلسفية، نشرة محمد عبد الهادي ابو ريده، القاهرة

لوبون، غوستاف:

ـ حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، طبعة ثالثة، بيروت ١٣٩٩ / ١٩٧٩.

ماجد فخري، الدكتور:

ـ ارسطو المعلم الاول، بيروت ١٩٧٧.

ـ تاريخ الفلسفة الاسلامية، ترجمة كمال اليازجي، بيروت ١٩٧٤.

محمد مبارك:

\_ الكندى فيلسوف العرب، بغداد ١٩٧١.

محمد محمد فياض:

\_ جابر بن حيان وخلفاؤه، [سلسلة اقرأ ٩١]، دار المعارف بمصر، القاهرة . ١٩٥٠.

مصطفى عبد الرازق:

.. فيلسوف العرب والمعلم الثانى، القاهرة ١٩٤٥.

المظفر، محمد رضا:

ـ المنطق، بغداد ۱۳۷۷ / ۱۹۵۷.

المقريزي:

ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، القاهرة ١٣٢٧ / ١٩٠٩. مكارثي، رتشرد:

ـ التصانيف المنسوبة الى فيلسوف العرب، بغداد ١٣٨٧ / ١٩٦٢. ميخائل عواد:

.. شطوطات المجمع العلمي العراقي. بغداد ١٣٩٩ / ١٩٧٩.

نعمة، عبد الله:

\_ فلاسفة الشيعة، بيروت [١٩٦٥].

نصر، سيد حسين:

\_ ثلاثة حكماء مسلمين، ترجمة صلاح الصاوي، [مراجعة ماجد فخري]، بيروت ١٩٧١.

ياسين خليل، الدكتور:

\_ نظرية ارسطو المنطقية، بغداد ١٩٦٤.

ياقوت الحموي:

ـ معجم البلدان، بيروت ١٩٥٥.

يوسف خياط:

ـ معجم المصطلحات العلمية والفنية، بيروت ١٣٩٤ / ١٩٧٤. يوسف كرم، مراد وهبة، ويوسف شلالة:

- المعجم الفلسفي، دار الثقافة الجديدة، طبعة ثالثة، [القاهرة] . ١٩٧١.

# (٢) المصادر والمراجع الأوروبية

### Abu Rida, M. A:

- Al-Ghazali und Seine Widerlegung der Philosophie, Madrid 1952.

#### Al-A'asam, A.A:

- Essais sur les Muqabasat d'Abu Hayyan at-Tawhidi, (Introduction française), Beyrouth 1980.
- Ibn ar-Riwandi's Kitab Fadihat al-Mutazilah, Beirut-Paris 1975-1977.

#### Aristoteles:

- Aristotelis Opera Graece, ex recensione Immanuelis Bekkeri, 1831.
- Aristotelis Organon Graeca, edidit Theodorvs Waitz, Lipsiae 1844-1846.
- Ta meta ta fusika, Greek text ed. by W.D.Ross, Oxford 1966.
- The Works of Aristotle, English tr. under the Editorship of W.D. Ross, Oxford, 1928 etc.
- Commentaria in Aristotelem Graeca, edidit Academiae Litteratum Ragise Borussicae, Berolini MCMLXI (reprint).

#### Badawi, A:

- La transmission de la philosophigue grecque au monde arabe, Paris 1968.

#### Bergstraser, G:

- Hunain ibn Ishaq und Seine Schule, Leiden 1913.

#### Berthelot, M:

- La Chimie au Moyen Age, Paris 1893.

#### Boer, T. J. de:

- Zu Kindi und Seine Schule, in: Archiv fur Geschicht der philosophie. XIII (1900).

## Bosworth, C.E:

- A Poiner Arabic Encyclopedia of the Sciences: al-Knwarizmi's Keys of the Sciences; in: *Isis*, LIV (1963).
- Some New Manuscripts of al-KHWARIZMI'S Mafatih al-Ulum; in: Journal of Semetic Studies, IX (1964).

## Bouyges, M:

- Essai de chronologie des oeuvres de L-Ghazzali (Algazel), edite et mis a jour par Michel Allard, Beyrouth 1959.

#### Brockelmann, C:

- Art. "Amidi", in Encyclopaedia of Islam, (Ist. ed)
- Geschichte der arabischen Litteratur, Weimar 1898; Leiden 1943.
- Supplementbande, Leiden 1937.

#### Collins:

- Collins New Guild Ductionary, London 1970.

#### Dunlop, D.M:

- Al-Farabi's Paraphrase of the Categories of Aristotle; in: *Islamic Quarterly*, V (1959).

#### Fakhry, Majid:

- A History of Islamic philosophy, N.Y. - London 1970.

# Freeman-Grenville, G.S.P:

- The Muslim and Christian Calenders, London 1963.

#### Goichon, A-M:

- -Avicenne Livre des definitions, Le Caire 1963.
- Introduction a Avicenne, son epitre de difinitions, trad. et notes, Paris

#### 1933.

- La philosophie d'Avicenne son Indluence en Europe Medievale, Paris 1944.
- La place de la Definition dans la logique d'Avicenne; in: *La Revue de Caire*, (Juin) 1951.
- Lexique de la langue philosophique d'Ibn Sina, Paris 1938.
- Vocabulaires comparee d'Aristote et d'Ibn Sina, Paris 1939.

#### Goldziher.I:

- Stellung der Alten Islamischen Orthodoxie zu den Antilen Wissenscaften; in: *S.A.I.O.*, 1916.

# Gundisalvi, D.& Hispalensis, J.:

- Logica et philosophia Algazelis Arabi, ed. Petrus Liechtenstein, Venice 1506; Cologne 1506.

## Guthrie, W.K.C:

- A History of Greek Philosophy, Cambridge 1965.

#### Holmyard, E.J.:

-The Identity of Geber, in: Nature III (1923).

#### Khodeiri.M.el:

- Lexique arabo-Latin de lem taphysique Shifa in: Melanges de L'Institut dominicaine d'etudes Orientales du Caire, VI (1959-1961).

### Kraus, Paul:

- Jabir Ibn Hayyan, (Memoire d'Institut d'Egypte, Tom 44), Le Caire 1942-1943.
- Studien Zu Jabir Ibn Hayyan; in: Isis, XV (1931).

# Machriq, Al:

- Revue fondee en 1898, Tables Generales des 45 a 64 (1951-1970), Beyrouth [1971].

### Menasce, P.J.de:

- Arabische philosophie (Bibliographische Einfuhrungen in des Studium der Philosophie,6) Bern 1948.

#### Palcios, M. Asin:

- Algazel: El justo mendo en la creenica compendio de theologia dogmatica, Madrid 1929.

## Pearson, J.D:

- Index Islamicus, Cambridge 1961.
- Supplements: I (Cambridge 1961), II (Cambridge 1967), III (London 1972), IV (London 1977).

#### Rescher, Nicolas:

- The Development of Arabic Logic, London 1964.
- Al Kindi: Annotated Bibliography, Pittsburgh 1964

#### Rieu, C:

- Supplement to the Catalogue of Arabic Manuscripts in the British Museum, London 1894.

#### Ritter, H & Plesser, M:

- Schriften Ja'qub *ibn* Ishaq al-Kindi's in Stambuler Bibliotheken;in:*Archiv Orientalni*, IV (1932).

#### Ross.David:

- Aristotle, London N.Y., 1964.

#### Sarton, G:

- Mile. Goichon's Studies on Avicennian Metaphysics; in: *Isis*, *XXX* (1941).

#### Selman, D:

- Algazel et les Latins; in: Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Moyen Age. X (1936).

## Stern, S.M:

- Notes on Al-Kindi's treatise on definitions; in: *Journal of the Royal Asiatic Society*, 1959.

## Sourdel, D:

- Art. "Amidi" in: Encyclopaedia of Islam, (2nd. ed.).

# Van Den Bergh, S:

- Averroes' Tahafut at-Tahafut, London 1954.

#### Van Vloten.G:

- Al-Khowarezmi al-Katib: Liber Mafatih al-Olum, (Explicans Vocabula Technica Scientiarm Arabum Quam Peregrinorum), Ludguni-Batavorum 1895.

#### Warren, E.W:

- Porphyry the Phoenician: Isagoge, Torrinto 1975.

### Wiedemann, E:

- Die Definitionen nach Ibn Sina; in: Sitzungsberichte der physikalische-medizinischen Sozietat in Erlangen, L-LI (1918-1919).

# Wolfson,H.A:

- Goichon's Three Books on Avicenna's Philosophy; in: *Muslim World*, XXXI (1944).

#### Zeller,E:

- Outline of the History of Greek Philosophy, Eng, tr. by E. Abbott, N.Y. 1890.



# الفهارس العامة

تشمل هذه الفهارس محتويات المقدمة، مع أربعة فهارس أخرى للالفاظ الفلسفية، الأعلام، والكتب والرسائل، والألفاظ المعربة الواردة في النصوص؛ بالاضافة الى كشافين عربيين للمصطلحات اللاتينية واليونانية، وفهرس تفصيلي لمحتويات الكتاب، وأخيراً فهرس فرنسي موجز لمواد الكتاب. وقد نظم الفهارس الخمسة الاولى تلميذي حسن مجيد، كها راجعها وأكملها وصححها ابني مهند الذي عودني ان يقدّم عونه في دائماً في كل كتبي.

# (١) فهرس عام

(أ)

آمد (مدینة): ۹۸، ۱۰۵، ۱۰۵.

0\$1, 7\$1, 101, 701, 301.

الأداب العربي في شبه القارة الهندية (كتاب): ١٣٠.

ابداع: ۸۸، ۸۷.

ابراهيم السامرائي (دكتور): ١٣٨.

ابراهیم مدکور (دکتور): ۷.

ابكار الافكار (للامدي): ١٠٨.

ابن ابي اصيعة: ۲۹، ۵۷، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۱۱، ۱۱۳، ۱۱۵، ۱۱۰

ابن ابي الربيع: ١٤١.

ابن الاثير: ٩٨٠.

ابن بنت المني المكفوف: ٩٩.

ابن تغري بردي: ۹۸

ابن الجوزي: ٧١.

ابن خلدون: ۹۸.

ابن خلکان: ۷۶، ۱۰۷، ۱۰۷.

ابن رشد: ۳۵، ۸۸، ۸۹، ۹۰، ۹۲، ۹۲، ۹۷، ۱۱۹، ۱۳۲، ۱۵۶.

. 108 . 177 . 171 . 171 . 301 .

ابن سينا (كتاب للاهواني): ٦١، ٦٤، ٦٨.

ابن الشحنة: ٩٨.

ابن شهبة: ٧١.

ابن العربي: ٧١.

ابن عساكر: ٧١.

ابن کثیر: ۷۱.

ابن محمد الشيرازي: ٦٣.

ابن الملقّن: ٧١.

ابن النديم: ١٥، ١٧، ١٨، ٢٦، ٨٨، ٥٤.

ابو اسحاق الصابى: ٤٤.

ابو حيان التوحيدي في كتاب المقايسات (للأعسم): ٣٧، ٤٤، ٤٨، ٥٤، ٩١.

ابوريدة (عبد الهادي): ۲۲، ۲۸، ۲۹، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۵، ۳۲، ۳۷، ٤١.

ابو الفتح (موسى بن بكر): ١٠٣.

ابو منصور البروي الشافعي: ١٣٠، ١٣٢.

ابكار الافكار (للامدي): ١٠٨، ١٠٨.

اثار حنين بن اسحق (كتاب): ٣٧.

الاجناس العشرة: ٨٣.

احصاء العلوم (للفارابي): ٤٦.

الاحكام في اصول الاحكام (للامدي): ١٠١، ١٠٨.

أحمد آتش: ١٤٥.

أحمد جاويد: ١٢٨.

احمد نجيب قناوي: ١٤١.

اخبار العلماء بأخبار الحكماء (للقفطي): ٥٧، ٦١، ٣٣.

ارسطو (المعلم الاول): ۲۲، ۳۷، ۲۰.

أرسيطوطاليس: ١٦، ٢١، ٢١، ٢١، ٢٥، ٥٥، ٥٥، ٥٩، ٦٠، ٦٥، ٦٥، أرسيطوطاليس: ٦٠، ٢١، ٢١، ٢١، ١٢، ١٢٠، ١٢٤.

الازميري، اسماعيل حقى (مؤلف): ٣٠.

اسياب: ٨١.

الاستانة: ٩٣.

استكمال اول: ٣٩.

استقراء: ٦٩، ١٢٣.

اسحاق بن موسى الاسي: ٤٤

اسطقس: ۲۰ ، ۲۵ ، ۸۸ . ۸۸ .

اسطنبول: ۲۸، ۳۱، ۵۵، ۵۰، ۷۰، ۱۱۰، ۱۳۵، ۱۳۲، ۱۲۲، ۱٤۵، ۱٤۲.

الاسكندر الافروديسي: ٥٢.

اسم: ۸۰، ۸۱.

الاشارات والتنيهات (لابن سينا): ٦٥، ٦٦، ١١٩، ١٢٤، ١٢٥.

الأشرف (ملك): ١٠٤.

أصفهان (مدينة): ٦١.

اصول الفقه: ۱۰۷، ۱۰۹.

اصول الفقه (للامدى): ٩٧.

الأعسم (د. عبد الامير): ٨، ٣٥، ٣٧، ٤٤، ٨٤، ٥٢، ٥٤، ٩٦، ٧٠، ٧١،

.97 .91 .9. . 12 . 47.

الاعسم (د. مهند):٥، ٥٤٤.

الاعلام (للزركلي): ۳۷، ۲۳، ۶۵، ۶۵، ۲۵، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۰۷، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۰

اعلام العرب في الكيمياء (كتاب): ١٦.

افغانستان: ۱۲۸.

افلاطون: ۳۷، ۵۳.

افود قيطيقا: ٤٨، ٤٩.

الاقتصاد في الاعتقاد (للغزالي): ٧٤.

اكرم ضياء العمري: ١٢٨.

إكسير: ٢٤.

الفاظ فلسفية: ١٣.

الفاظ مخترعة: ٥١.

الالفاظ المستعملة في المنطق (للفارابي): ٩١.

الفاظ معربة: ٥١.

الهي: ١٤٨.

```
الهيات: ٦١، ٨٥.
                                                      امور الهبة: ٥٣.
                                                       انالوطيقا: ٨٤.
                                                       انثوميها: ١٢٣.
                           انجازات الفارابي المنطقية (للأعسم): ٥٠، ٥٠.
                                             الانصاري الهروي: ١٢٧.
                 الأهواني (د. احمد فؤاد): ٦١، ٦٦، ٦٧، ٨٨، ٦٩، ٨٢.
                                        اورغانون (أرسطوطاليس): ٧٠.
                                                      ایا صوفیا: ۲۸.
                                                         أيس: ٤٠.
                                    ايساغوجي (كتاب): ۳۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰.
                             ايضاح المكنون (السماعيل البغدادي): ١١١.
                                                          أين: ٩٠٠.
                                                               (ب)
                                                      بارمنیدس: ۳۵
                                             باری ارمنیاس: ۳۹، ۶۸.
                                                   الباز العريني: ٤٧.
                                                   بازل (مدينة): ٣٥.
                                                         باطن: ۲۳.
                                                   بالفعل: ٥٧، ٨٢.
                                                         بالقوة: ٧٥.
بدوي، د. عبد الرحمن (محقق ، مؤلف): ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۳۵، ۳۸، ۵۶، ۳۳،
        ٥٢، ٨٢، ٧٧، ٧٧، ٣٧، ٤٧، ٥٧، ٢٨، ١١١، ٣٢١.
                                                         برانى: ۲٤.
                                               برتيلو (مستشرق): ١٦.
                                                 برلين (مدينة): ١١٦.
                           البرهان: ۲۰، ۲۸، ۷۸، ۸۲، ۸۳، ۸۶، ۸۵.
```

البرهان (لابن سينا): ٥٨، ٦٠، ٣٣، ٨٨. البرهان اللمي والاني: ١٢٣. البرودة: ٢٣. بروکلمان (کارل): ۱۸، ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۲۳، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۸۹، ۱۰۰، ۲۰۱، . 111 (110 (102 بسيط: ٧٤. ىعد: ۲۸. بغــداد: ۱۶، ۱۳، ۲۹، ۳۰، ۴۳، ۹۱، ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۱، ۵۰۰، ۱۱۰، 311, 171, 171, 071. البغدادي (اسماعيل باشا): ١١١، ١١٣. بطء: ١٤٧. بالاثيوس (اسين، مستشرق): ٧٦. بلسنر (مستشرق): ۳۰. بلنياس: ٢٦. البيهقي ظهر الدين): ٦١، ٦٣، ٦٤. بهنمية (قوةً): ٣٣. بوزورث (مستشرق): ٧٤. بویج (موریس): ۳۵، ۷۱، ۷۷، ۷۷، ۸۸، ۹۱، ۹۳. بويطيقا: ٨٤، ٤٩. بیروت: ۱۱، ۱۷، ۲، ۳۰، ۳۳، ۳۱، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۷، ۷۲، ۷۷، ۷۷، ۷۷،

بيرسون (مستشرق): ٤٤.

**(ご)** 

تاريخ الادب العربي (البروكلمان): ۱۸، ۳۰، ۳۱، ۴۵، ۶۵، ۶۵. تاريخ الحكياء (للقفطي): ۲۹، ۹۸، ۹۹، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، ۱۰۵، تاريخ حكياء الاسلام (لليهقي): ۶۲.

تاريخ الالحاد في الاسلام (يدوي): ٢٣.

التاريخ الطبيعي (لجابر بن حيان): ١٧.

تاريخ الفلسفة الاسلامية (لماجد فخري): ٦٧.

تام: ۱۲۲.

تحديد: ٦٢.

التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية (لعبد الرحمن بدوي): ٥٤، ١١١.

تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات (ابن سينا): ٥٦.

ترکیب: ۲۸، ۹۹.

التصانيف المنسوبة الى الكندي (لمكارثي): ٢٩، ٣٢.

التصور التام: ٧٩.

التعريف: ٦٦.

التعريفات (للنجرجاني): ٣٤، ٣٥، ٩٢، ٩٣.

تفسير ما بعد الطبيعة (لابن رشد): ٨٨، ٩١، ٩٦.

تقسيم العلوم: ١٨، ١٩، ٢٠.

تمامية (علة): ٣٩.

تمثيل: ١٢٣.

تمهيد بيبلوغرافي لدراسة الغزالي (للاعسم): ٧٠.

تهافت الفلاسفة (للغزالي): ٧٤، ٧٩.

التهانوي: ۸۹، ۹۲.

التوالى: ٨٦.

التوحيدي (ابوحيان): ٨، ٣٥، ٤٤، ٤٤، ٩١.

تونس: ۱۲۰، ۱۳۷، ۱۳۹.

توهم: ٤١.

(<del>'</del>

ثاولوجيا: ٣٥.

ثلاثة حكماء مسلمين (لحسين نصر): ٦١، ٦٣، ٥٥.

الثمرة المرضية (ديترصي): ٩١.

```
جابر بن حیان: ۸، ۱۲، ۱۶، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۷،
      . 107 . 171 . 171 . 171 . 171 . 171 . 171 . TOI.
                      جابر بن حیان (لزکی نجیب محمود): ۱۵، ۱۷، ۲۰.
                         جابر بن حيان وخلفاؤه (محمد محمد فياض): ١٦.
                                                  جابر العربي: ١٦.
                               جابر والعلم اليوناني (كروس): ١٥، ٣٣.
                                              جار الله (مكتبة): ٥٤.
                                              جامعة بغداد: ٨، ٥٣.
                                               جامعة القاهرة: ١٠٧.
                 الجدل (لابن سينا): ٥٨، ٦٠، ٣٣، ٧٧، ٨٨، ٨٨، ٨٨.
                                                     الجربزة: ٤٢.
                                          جرجان (مدينة): ٦٤، ٦٤.
                    الجرجان: ۷، ۳۵، ۳۵، ۸۹، ۹۱، ۹۲، ۹۳، ۱۵۱.
                                                   جرم: ٣٩، ١٤.
                                                    الجزيرة: ١٠٣.
                                            جسم طبیعی: ۲۹، ۳۹.
                                            جميل صليبا (دكتور): ٧.
                                      الجنس: ٨٠، ٨١، ٨٢، ١٢٢.
                                                     الجواني: ٧٤.
                                        جواهر القران (للغزالي): ٧٤.
                                     الجوزجاني (ابو عبيد): ٦٤، ٦٤.
                                             جوهر: ۲٤، ۲۵، ۳۹.
                                                  جوهر عيني: ٥٤.
                                                جوهر الشيء: ٦٨.
                                                            (7)
```

حاجي خليفة: ٩٢،٧١.

```
حاس: ۳۸.
                                                     حسب: ٤٠.
                                                 الحجر: ۲۶، ۲۰.
                     الحد: ٣٢، ٢٢، ٥٤، ٥٥، ١٨، ٥٨، ١٨، ٢٢١.
                                               الحد الاوسط: ٨١.
                                                   حد الحد: ٥٥.
                                                الحد الحقيقي: ٦٨.
الحلود: ١٤، ١٩، ٢٠، ٢٠، ٢٧، ٥٠، ٦١، ٢٢، ٣٢، ١٤، ٨٢، ٣٧، ٢٧،
                                       ۸۷، ۱۸، ۲۸، ۵۸.
                                 الحدود (لابن سينا): ١١، ٥٦، ١٣١.
                                             الحدود الارسطية: ٦٦.
                                      حدود الاشياء: ١٨، ١٩، ٢٣.
                                        الحدود (الجابر): ١١، ١٣١.
                                           حدود العلوم: ١٨، ٢١.
                                   الحدود (للغزالي): ١١، ٧٠، ١٣١.
                  الحدود الفلسفية (للخوارزمي) الكاتب: ١١، ٤٢، ١٣١.
                                  حدور فلسفية: ١٩، ٢٩، ٣٠، ٤٠.
                                               الحدود المتصلة: ٧٨.
                                              الحدود المستعملة: ٧٨.
                           الحدود والرسوم: ١٢، ٢٢، ٢٧، ٩٧، ١٥٤.
                            الحدود والرسوم (للكندى): ١١، ٢٨، ١٣١.
                                                     الحرارة: ٧٣.
                                             حرکة: ۲۵، ۲۵، ۳۸.
                                                    الحروف: ٢٣.
                                                  الحس: ۲۲، ۳۸.
                     حسن محمود عبد اللطيف: ١٠٧، ١٠٨، ١١١، ١١٢.
                                  حضارة العرب (غوستان لوبون): ١٧.
                                        حقائق الموجودات: ٧١، ١٤٨.
```

حقیقی: ۱۲۲.

```
الحكياء: ٥٠.
                                        حكماء الاسلام (لليهفي): ٦٣.
                                                 الحكمة: ٤٠، ٥٠.
                                                الحكمة المشرقية: 79.
                                     حماة (مدينة): ۱۰۲، ۱۱۵، ۱۲۵.
                                                    الجملية (قضية).
                             الحنبلي (احمد بن ابراهيم): ٩٨، ١٠٢، ١١٤
                                       حنین بن اسحق (مترجم): ۳۸.
                                                      الحباة: ١٤٨.
                                              حيدر اباد (مدينة): ٩١.
                                                        الحيل: ٤٦.
                                                       حيوان: ٢٥.
                                                              (خ)
                                                 الخابور (نهر): ۱۰۳.
                                                 خاصية واحدة: ٧٥.
                                                        الخط: ٨٦.
                                                      الخطاية: ٦٠.
                                        الخطط (للمقريزي): ٢٤، ٥٥.
                                                       الخلاء: ١٤٧
                                                      الخلق: ١٤٧.
                                                   الخلق: ٨٦، ٨٧.
                                    خليفة (عبده): ١١١، ١٣٦، ١٤٥.
                                                   خليل ابحر: ٣٣.
                                                      الخمر: ١٤٨.
                  الخوارزمي (عبد الله محمد بن موسى الرياضي): ٣٥، ٤٤.
الخوارزميّ (الكاتب، صاحب مفاتيح العلوم): ٨، ١٢، ٣٤، ٤٠، ٤١، ٢٤،
73, 03, 73, V3, A3, P3, 10, Y0, 30, PA, P11, 1Y1,
```

#### . 108 • 144 • 141

(د)

دار الكتب (الظاهرية): ١٣٩.

دجلة (نهر): ۹۸.

دقائق الحقائق (للامدى): ١٠٨، ١٠٨.

دمشق: ۱۰۳، ۱۰۶، ۱۰۲، ۱۱۲، ۱۱۶، ۱۲۰، ۱۱۱، ۱۲۵.

دنیا (د. سلیمان): ۷۰، ۷۳، ۷۷، ۲۷، ۲۸، ۸۳.

دنيا (علم): ٢٣.

دیار بکر (مدینة): ۹۸.

ديتر يصي (فريدريك، مستشرق): ٩١.

دین (علم): ۲۳، ۳۴.

(ذ)

ذات: ۲۹ه ۸۱.

ذاتي: ۱۲۲.

ذبول: ۱٤۸.

ذحل: ٤١.

الذهبي: ۷۱، ۱۰۵.

ذي آلة: ٣٩.

ذي حياة بالقوة: ٢٦.

**(८)** 

الرازي (ابوبكر): ٥٧.

الرازي (فخر الدين): انظر فخر الدين..

رئيس العلماء (الملك المنصور): ١١٤، ١١٥.

الرجب (قاسم محمد): ١٤، ٤٢. رسائل الفلاسفة في الحدود والرسوم: ٧، ٨٩، ٩٢، ٩٧، ١١٢، ١١٨، ١٢٧، . 104 . 144 رسائل الكندي الفلسفية: ٢٢، ٢٨، ٢٩، ٣١، ٣٢، ٣٤، ٣٦، ٣٧، ٤١. رسائل متفرقة (للفارايي): ٩١. رسائل الحدود: ۷، ۱۶، ۱۰، ۱۰، ۱۷، ۲۸، ۲۲، ۲۰، ۳۵، ۵۷، ۸۵، ۲۶، رسالة الحدود (لابن سينا): ٣٤، ١٣١. رسالة في حدود ورسومها (للكندي): ٣٠، ٣١، ٣٣، ٤٧. رسم: ۲۲، ۲۹، ۸۰، ۱۲۲. رسوم: ۲۲، ۲۳، ۶۳. رطوبة: ٢٣. الرقة (مدينة): ١٠٣. الركن: ٢٤. رمضان لاوند (مترجم): ٦٠. الرها (مدينة): ١٠٣. الروح: ٢٣. روض المناظر (لابن الشحنة): ٩٨. الروية: ٤١. ر باضبات: ۷۸، ۸۵. ریشر (مستشرق): ۳۰، ۳۲، ۲۲، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۱۲۰.

**(i)** 

ريطوريقا: ٤٨، ٤٩. ريو (مستشرق): ٤٤.

زييد أحمد (مؤلف): ١٣٠. الـزركلي (صاحب الاعلام): ٣٨، ٤٣، ٤٤، ٥٩، ٤٦، ٧٥، ١٠٠، ١٠١، ١٠٢، ١٠٢، ١٠٧، ١١١، ١٣٠.

```
زكي نجيب محمود (دكتور): ١٧، ١٩، ٢٠، ٤ط، ٢٦.
                                   زمان: ٥٠.
                                       (س).
                         سارتون (جورج): ٥٩.
                    السامرائي (عامر رشيد): ٣٨.
                            السبكي: ٧١، ٧٤.
                           السريانية (لغة): ٢٢.
                                 . السطح: ٨٦.
                            سفسطة: ۲۰، ۲۰.
                                 سقراط، ٥٣.
        سلوك المالك في تدبير الممالك (كتاب): ١٤١.
                          السماع الطبيعي: ٥٤.
                      سمع الكيان (كتاب): ٥٤.
           السندوبي (حسن): ٣٥، ٤٤، ٤٤، ٩١.
                السهروردي (شهاب الدين): ١٠٠.
                       السوريون (القديم): ٥٩.
 سوردیل (مستشرق): ۹۸، ۹۹، ۱۰۹، ۱۰۹، ۱۱۱.
                             سوفسطائي: ١٤٧.
                          سوفسطيقاً: ٨٤، ٤٩.
                                  سوفيا: ٤٠.
                            سولوجسموس: ۵۳.
                         سيدل (مستشرق): ٧٤.
                                     (ش)
                               الشافعية: ١٠٥.
```

الشام: ۱۰۰، ۱۰۱، ۲۰۳.

شبرینجر (مستشرق): ۹۳.

شتیرن (مستشرق): ۳٤، ۷۷.

شرح الاشارات (للفخر الرازي): ١٢٦.

الشرع: ۲۳.

الشريف: ٢٣.

الشريف الجرجاني (انظر الجرجاني).

الشعر (لابن سينا): ٦٠.

الشعر والعروض: ٤٦.

الشفاء (لابن سينا): ١٢، ٥٨، ٢١، ٣٣، ٦٤، ٥٥، ٣٦، ٢٧، ٨٨، ٣٨، الشفاء (لابن سينا).

شفاء القلوب في مناقب بني ايوب (للحنبلي): ٩٨، ١٠٢، ١٠٤، ١١٤.

شكري فيصل (دكتور): ١٣٦.

شمعا كيانا (بالسريانية): ١٥٤.

الشهاب الطوسي: ١٠٠.

شيخ الارض (تيسير): ٦١، ٦٤، ٦٥.

الشيرازي: ۳۵، ۷٤.

(ص)

صاعد الاندلسي: ٢٩.

صبیح ردیف: ۱۳۸، ۱۳۸.

الصدر: ١١٤.

صديقى: ١٥٢.

صفحات من حياة الكندي وفلسفته (لفرّوخ): ٢٩، ٣٣.

الصفدى: ٧١.

صلاح الدين الايوبي (السلطان): ٩٨، ٩٩، ١١٤.

صلاح الصاوي (مترجم): ٦١.

صناعة: ٥٧.

الصنائع (علم): ۲۶. الصنعة (علم): ۲۶. الصورة: ۸٦. صورة الحد: ۸.

(d)

الطائي (د. فاضل احمد): ١٦. طاش كبرى زادة: ٧١. الطب: ٢٧، ٣٦، ٧٤. طبقات الأمم (الصاعد): ٢٩. طبقات الشافعية الكبرى (للسبكي): ٧٤. الطبيعة: ٣٧، ٣٨، ٥٤، ٧٧، ١١٧. طبيعي: ٣٩. طبيعيات: ٧٨، ٥٨. طوبيقا: ٨٤، ٩٩. الطينة: ٤١.

(ظ).

الظاهر: ۲۳. الظلمة: ۲۳. (ع).

عادل زعيتر (مترجم): ١٧. عالم: ١٤، ٢٥. عالم البقاء: ٢٠. عالم الكون: ٢٠.

العبارة (لابن سينا): ٦٠. عباس العزاوي (مترجم): ٣٠. عباس القمي (مؤلف): ۹۸، ۱۰۷، ۱۳۰. عبد الرازق (مصطفى): ٣٨. عبد الله بن المقفع: ٥٤. عبد الله نعمة (الشيخ): ١٨، ١٧. عبد المقصود محمد شلقامي (مترجم): ١٣٠. عبده خليفة (اغناطيوس): ٣٦. عثمان أمين (محقق): ٤٦. العراق: ٩٩. العقاقير: ٧٤. عقل: ۲۰، ۲۳، ۳۹، ۸۷. عقل جزئي: ۲۰. عقل كلي: ۲۰. العقيقي (نجيب): ٤٤. علو اولى: ۲۰، ۲۱، ۳۲. العلَّة والمعلول (رسالة): ٣٠. علل: ۸۱، ۸۳. علم: 19، ۲۳، ۸۱. علم الحي: ۲۰، ۲۱، ۲۳، ۵۳، ۱۲۱. علم الحروف: ٧٠. علم الدنيا: ٢٠. علم الدين: ٢٠. علم رياضي: ١٢١. علم شرعي: ٢٠. علم طبيعي: ١٢١. علم العدد: ٤٦. علم عقلي: ٢٠. علم فلسفى: ٢٠، ٢١، ٤٠

علم المصطلح الفلسفي: ٧.
علم معاني: ٧٠.
علم منطق: ١٥.
علم منطق: ١٥.
علم موسوعي شامل: ١٧.
علم نجوم: ٢٤.
العلوجي (عبد. الحميد): ٣٨.
علوم عقلية: ١٠٥، ١٠٠.
علوم الكيمياء: ١٠٠، ١٠٠.
علوم الكيمياء: ١٧.
علي أميري (مكتبة): ١٣٦.
عمر فروخ (دكتور): ١٣٠.
عناد غزوان (دكتور): ١٣٠.
العناصر الاربعة: ٧٢.
العيني (مؤلف): ٧١.
عيون الأنباء في طبقات الاطباء (لابن ابي أصيبعة): ٢٩، ٧٥، ٢١، ١٠٠، ١٠٠،

(غ) غاية المرام في علم الكلام (للامدي): ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۱، ۱۱۱. الغزالي (ابو حامد): ۸، ۱۲، ۳۵، ۳۵، ۷۰، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۷۹، ۸۰، ۱۸، ۸۲، ۸۳، ۵۸، ۸۵، ۸۵، ۸۸، ۸۸، ۸۹، ۹۱، ۱۱۹، ۱۱۹، غواشون (املية، مستشرقة): ۵، ۷۵، ۵۵، ۵۵، ۲۰، ۲۵، ۱۵۶.

طواسون (امليه) مستسرفه). ٢٠٥١ ٢٥١ ١٥١ ١٩٠١ ٢١٠ ١٥٤.

**(ف**)

الفارابي (ابو نصر): ٨، ١٢، ٣٧، ٤١، ٤٧، ٤٩، ٤٩، ٣٧، ٧٩، ٩٠، ٩١، ٩٠، المم ٢٦، ١٦٥، ١٣٤. فاس (مدينة): ٧٥. الفاعل: ٢٤، ٢٥. فان فلوتن (مستشرق): ٤٢، ٣٤.

```
فخر الدين الرازي: ١٣، ٥٦، ١١٩، ١٢٦، ١٣٢، ١٣٣.
                                                    الفراسة: ١٢٣.
                                           فرج الكردي (ناشر): ٧٥.
                                            فريد جبر (مؤلف): ٧٦.
                                                       فساد: ۲۲.
                                                   فعل: ۲۵، ۲۲.
                                                   فقه: ۲۱،۷ از
                                         فكر فلسفى: ١٤، ٢٢، ٣٣.
                                      الفلاسفة العرب: ٢١،١٢،، ٢١.
                                    فلاسفة الشيعة (كتاب): ١٨، ١٨.
                                              الفلاسفة القدماء: ٥١.
فلسفة: ۱۷، ۱۸، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ٤٠، ۲۲، ۲۸، ۲۸، ۲۹، ۵۰، ۵۰، ۹۹، ۱۰۰،
                             7.1, V.1, P.1, VY1, 301.
                                 فلسفة ابن سينا (لغواشون): ٦٠، ٦٩.
                                              فلسفة اخلاقية: ١٤١.
                                                الفلسفة الحديثة: ٧.
                                          الفلسفة العربية: ١٣، ٧٧.
                                               فلسفة مشائبة: ١١٩.
                                                فلسفة مشرفية: ٩٢.
                                                فلسفة مغربية: ٩٢.
                                        فلسفة يونانية: ٢١، ٣٧، ٢٤.
                                        فلوكل (مستشرق): ۲۸، ۹۳.
                                                فنطاسيا: ٤٠، ٥٣.
                 الفهرست (لابن النديم): ١٥، ١٧، ١٨، ٢٦، ٨٨، ٥٤.
                                  فياض (محمد محمد): ١٦، ١٧، ٢٧.
                                                   فيثاغورس: ٥٣.
                                       فيدمان (مستشرق): ٤٦، ٥٨.
                                فيلسوف العرب (للازميري): ۳۰، ٤٠.
```

فيلسوف العرب والمعلم الثاني (لمصطفى عبد الرازق): ٣٨.

(ق)

قابل للحياة: ٧٩.

قاطيغورياس: ٤٠، ٤٨، ٩٤.

القاموس الفلسفي: ٨.

القانون (لابن سينا): ٦٤.

القدم: ۸۷.

القرينة: ٥٣

القسطاس المستقيم (للغزالي): ٧٣.

القسطنطينية: ٥٦.

القسمة: ١٨.

قنواتي (جورج): ٥٦، ٥٥، ٥٨، ٦١، ٣٣، ٥٥، ٩٩.

قوانين الحدود: ٧٨.

الطول: ٥٢.

القياس: ٥٢، ٥٣، ٦٠.

القياسات المتقابلة: ١٢٣.

القياسات المقاومة: ١٢٣.

**(4)** 

کابل (مدینة): ۱۲، ۱۲، ۱۲۸، ۱۳۳.

الكامل في التاريخ (لابن الاثير): ٩٨.

كتاب اقسام الوجود (للغزالي): ٧٣.

كتاب التمويهات (للامدى): ١٠٨، ١٢٥.

```
كتاب الجدل (للامدي): ١٠٨.
كتاب الحدود (لجابر بن حيان): ١٥، ١٨، ٣٤، ٣٥، ٥٩، ٧١، ٧٢، ٨٥،
                              كتاب الحدود (للغزالي): ٣٥، ٧٣، ٧٨.
                                         كتاب الرحمة (لجابر): ١٧.
                                      كتاب القياس (للغزالي): ٧٣.
                            كتاب المآخذ على الرازي (للآمدي): ١٠٨.
                                 كتاب النفس (لارسطوطاليس): ٢٦.
                                       كتب في الحدود (لجابر): ٢٥.
                                       كتب في النفس (لجابر): ٧٥.
          کراوس (باول، مستشرق): ۱۶، ۱۵، ۱۸، ۲۲، ۲۳، ۳۵، ۵۵.
    الكردي (محيي الدين صبري): ٣٥، ٥٨، ٧٠، ٧٥، ٢٦، ٨٧، ٨٢، ٨٣.
                           كشاف اصطلاحات الفنون (للتهانوي): ٩٣.
                     كشف الظنون (لحاجي خليفة): ٤٥، ٧١، ٧٢، ٩٣
                                         الكلام (علم): ٢٤، ٥٢.
                                             كلكتا (مدينة): ٩٣.
                                      كمال اليازجي (مترجم): ٦٧.
                          الكني والالقاب (للقمي): ٩٨، ١٠٧، ١٣٠.
الكندى: ٨، ١٢، ٢١، ٢١، ٢٨، ٢٣، ٣٤، ٣٥، ٢٣، ٣٧، ٨٣، ٣٩، ٤٠
    الكندي، فيلسوف العقل، (محمد مبارك): ٣٧.
                                        الكندى (ليوحناقيمر): ٣٢
                                               كنديسالفي: ٧٧.
                                            كوبريلي (مكتبة): ٥٦.
                      کوتش (دلهلم): ۳۲، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۳۳، ۱٤٥.
                                             كوتنكن: ۲۹، ۵۷.
                                      كولدتسير (مستشرق): ۱۱۱.
```

كويت (دولة): ٢٦.

كىفىة: ٧٠.

كمبردج: ١٣٥. كيمياء: ٤٦. (ل) لباب اللباب (للآمدي): ١٢٦. لبنان: ١٣٥. للوس (مستشرق): ۷۷. لم (مطلب): ۸۰. لَمَّة (علة): ٢٠. لندن: ١١٦. لواحق: ٦٨. لوازم: ٦٨. لوبون (غوستاف): ۱۷. لوغيا (يونانية): ٥١. لويس شيخو (محقق): ٢٩. لِبّرت: ۲۹، ۹۸، ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۷، ليبزك: ۲۸، ۲۹، ۹۸. ليدن (مدينة): ٢٤، ٩١، ٩٣. ليز (مستشرق): ٩٣. (م) ما (مطلب): ۸۰. مائية (= ماهية): ٢٠. ما بعد الحياة: ٢٠. ما بعد الطبيعة: ٢١، ٣٥، ٢١، ٧٧، ٩١. ماجد فخری (دکتور): ۲۱، ۲۱، ۲۷. مادة: ۲۷. المأمون (الخليفة): ٣٠.

ماهیة: ۲۸، ۲۹، ۲۹، ۸۰، ۱۶۹.

ما وراء الطبيعة: ٧٧.

المجمع العلمي العراقي: ١١٠، ١٣٥، ١٣٨.

المجموع (للفارابي): ٩١.

محسن مهدى (محقق): ٩١.

المحسوس: ۲۶، ۳۸.

محمد توفيق حسين (محقق): ٤٤، ٤٤.

محمد کرد علی (محقق): ٦١.

محمد مبارك (مؤلف): ٣٢.

محمود الخضيري (مؤلف): ٦١.

المختار من رسائل جابر بن حيان (لكروس): ١٤، ١٨، ٢٤، ٢٥، ٣٥.

المختصر الاوسط في المنطق (لابن سينا): ٦٣.

مدرسة بغداد الفلسفية: ٩٦.

المدرسة العزيزية: ١٠٢، ١٠٣، ١٠٤، ١٠٥، ١١٥.

المرتضى: ٧١.

المقريزي: ٤٢، ٤٥، ٤٨.

المستشرقون (للعقيقي): ٤٤.

المستصفى (للغزالي): ٧٤.

المشائيّة (المتأخرة): ٢١.

المشرق (مجلة): ٣٦، ٧٧، ١١١، ١١٢، ١١٧، ١٣٥، ١٣٦، ١٣٨، ١٥١.

مشكاة الأنوار (للغزالي): ٧٤.

مصر: ۱۰۱، ۱۰۳.

المصادرة على المطلوب: ١٢٣، ١٢٥، ١٢٦.

المصطلح الاوروبي: ٧.

المصطلح الفلسفي: ٧، ٨، ١٢، ١٣، ١٤، ١٨، ١٩، ٣٦، ٣٨، ٢٤، ٨٨، ١٩، ٨٨، ٢٤، ٨٨،

المصطلح الفلسفي عند العرب: ٨.

معجم البلدان (لياقوت الحموي): ٩٨.

معجمية فلسفية: ٧، ١٣.

المعلولة: ٢١، ٨٦.

معيار العلم (للغزالي): ١٢، ١٣، ٣٥، ٧٠، ٧٧، ٧٤، ٧٥، ٢٦، ٧٧، ٧٨. مفاتيح العلوم (للخوارزمي): ١٧، ٣٤، ٣٥، ٤٢، ٤٤، ٤٤، ٤٥، ٤٦، ٤٨،

193, 00, 70, 70, 771.

مفهوم الحد: ١٩.

المقابسات (للتوحيدي): ٣٥، ٤٤، ٤٤.

مقالة الدال (لابن رشد): ٣٥، ٦٧، ٩٦، ٩٦.

مقدمات القياس: ٧٣.

مقدمة في المصطلح الفلسفي عند العرب: ٩.

المقولات: ٣٤، ٦٠.

مکارثی (ریتشرد، مستشرق): ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۳۲.

المكان: ٨٦.

مكتبة المثنى (بغداد): ١٤.

الملازمة: ٤٠.

الملك الأشرف: ١٠٣.

الملك الكامل: ١٠٣، ١٠٤، ١١٥.

الملك المعظم: ١٠٢، ١٠٣، ١٠٥، ١١٥.

الملك المنصور (رئيس العلماء): ١٠٢، ١١٥، ١٢٥، ١٢٦.

مللر (مستشرق): ۵۷، ۱۰۲، ۱۰۸، ۱۱۲، ۱۱۲.

المناوي: ٧١.

منتهى السؤال (للامدي): ١٠٨.

المنطق: ١٦، ٢٩، ٣٠، ٤٢، ٤٦، ٨٤، ٤٩، ٥٠، ٥١، ٥٠، ١٦، ٥١، ٥١،

٧٢، ١٨، ٠٠، ٩٩، ٠٠١، ٢٠١، ٣٢١، ١٥١.

منطق المشرقيين (لابن سينا): ١٢، ٦٦، ٦٨.

المنفعل: ٢٤، ٢٦.

المنيرية (مطبعة): ٤٢، ٤٦، ٥٠، ٥٠.

```
الموت: ۲۰.
                                                     الموصل: ٩٨.
               مؤلفات ابن سينا (لقنواتي): ٥٥، ٥٧، ٥٨، ٦٣، ٥٥، ٩٩.
                مؤلفات الغزالي (لبدوي): ٣٥، ٧١، ٧٢، ٧٣، ٧٤، ٥٥.
                                               ميخائيل عواد: ١١٠.
                                 ميزان الاعتدال (للذهبي): ٧٤، ١٠٥.
                                         مليلوثا (سريانية): ٥١، ٥٣.
                                                            (ن).
                                       ناجى التكريتي (دكتور): ١٤١.
                                             ناظم رشید (محقق): ۹۸
                                                       ثبات: ۲٥.
النجاة (لابن سنا): ۱۲، ۵۸، ۲۱، ۶۲، ۲۵، ۲۸، ۷۹، ۸۳، ۸۶، ۱۱۹،
                                         .170 .178 .174
                                                      النجدة: ٤١.
                                   النجف (مدينة): ٩٨، ١٣٠، ١٤٧.
                                النجوم الزاهرة (لابن تقري يردي): ٩٨.
                                                       النحو: ٤٦.
                                           نزار رضاد (محقق): ۱۰۶.
                                               نصارى الكرخ: ٩٩.
                                   نصر (سید حسین): ۲۱، ۲۳، ۲۰، ۲۰.
                                  نصير الدين الطوسي (للاعسم): ٩٢.
                                            النظامية (مدرسة): ١٣٢.
                                             نظریة: ۲۷، ۲۰، ۲۱.
              نظرية التعريف: ٦٠، ٦٩، ٧٩، ٨٢، ٨٣، ٨٤، ٨٥، ١٢٤.
                         النفس: ۲۶، ۲۲، ۳۵، ۳۸، ۳۹، ۸۷، ۱۱۰.
                                                النفس الجزئية: ٧٠.
                                                      النقطة: ٨٦.
                                                     النواوي: ٧١.
```

النور: ۲۳. النوع: ۸۲.

.(--

هبة الله صديقي خان: ١٣٠، ١٣٣.

هرات (مدينة): ١٣٣.

الهلية: ٢٠.

همدان (مدينة): ٦١، ٦٤.

المند: ۳۰، ۱۳۱.

الهندسة: ٤٦.

هواء: ١٤٧.

هولميارد (مستشرق): ١٦.

هیولی: ۲۷، ۲۰، ۱۹۷.

(و) .

الوضع: ٢٣.

وفيات الاعيان (لابن خلكان): ١٠٧، ١٠٧.

(ي) .

ياقُوت الحموي: ٩٨.

يحيى بن عدي: ٥٣.

يحيى الخشاب: ٤٧.

يعقوب بكر (مترجم): ٣٠.

يوحناقمير (مؤلف): ٣٢.

يوسف خياط: ٧.

یوسف کرم (وجماعته): ۷.

# (٢) فهرس الألفاظ الفلسفية

## [الواردة في النصوص]

```
(1)
                   آن: ۱۲۸، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۲۷، ۲۳، ۲۹۳، ۲۰۳.
                                              آن حقيقي: ٢٥٣.
                                 ایداع: ۱۹۰، ۲۲۲، ۲۸۲، ۲۸۹.
                                 ابعاد: ۲۶۸، ۲۶۹، ۲۵۵، ۲۹۶.
                             ابعاد ثلاثة: ۲۶۸، ۲۰۵، ۲۹۳، ۲۹۷.
                                            ابعاد محدودة: ٢٤٨.
            اتحاد: ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۰۹، ۲۲۰، ۲۹۰، ۳۰۰، ۲۵۰، ۲۷۸.
                                اتصال: ۲۰۰، ۲۰۹، ۲۰۹، ۳۰۰.
                                       اتصال، الواحدب: ٣٧٧.
                                                 اتفاق: ٣١٢.
                                      اتفاق ويخت: ٣١٢، ٣٨٣.
                                                 اثبات: ١٩٤.
اجتماع: ۱۹۳، ۱۹۰، ۱۹۹، ۱۹۶، ۲۷۸، ۲۲۰، ۲۲۸، ۲۹۰، ۲۹۹، ۳۰۰.
اجزاء: ۱۹۲، ۱۹۵، ۲۰۷، ۲۳۳، ۲۶۰، ۲۶۲، ۲۵۲، ۸۵۲، ۲۷۲، ۷۷۲،
                      787, 787, 787, 787, 387, 587.
اجسام: ۱۸۰، ۱۸۰، ۲۱۲، ۲۶۲، ۷۶۲، ۲۵۲، ۲۲۰، ۲۹۲، ۹۲۲، ۸۹۲،
                                      . 47 • . 487 . 474.
                                          اجسام سماوية: ٢٤٣.
                                اجسام طبيعية: ۲۲، ۲۵۲، ۲۹۲.
                     اجناس: ۱۸۱، ۲۳۰، ۲۳۲، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۷۲.
                                          احداث: ۲۲۲، ۲۸۲
                                            احداث زمانی: ۲۲۲
                                         احداث غير زمان: ٧٦٢.
```

```
احكام كلية: ٢٤٠، ٢٨٣.
                                احوال: ۲۱۷، ۲۸٤، ۳۱۳، ۲۸۰.
                                                اختراع: ۲۸۹.
                                                 اختيار: ١٩١.
                                             اختيار عقلي: ٣٤٣.
                                           أخص: ٥٢١، ٢٧٠.
                                                اخلاق: ٢٠٣.
                                             اداة: ۲۰۸، ۲۱۳.
                                ادراك: ۲۱۲، ۲۰۹، ۲۳۰، ۲۲۴.
                 ارادة: ۱۹۱، ۱۹۳، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۱۲، ۲۱۳، ۱۸۳.
           أرض: ۲۱۰، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۰۰، ۲۵۲، ۲۷۳، ۲۷۲، ۲۹۳.
                                                 ارواح: ۲۱۲,
                                                  ازلى: ١٩٤.
                                          اسیات: ۲۷۵ ، ۲۷۵ .
                                                استثناه: ٣٠٩.
         استحالة: ۲۱۲، ۲۶۲، إذط، ۲۸۳، ۲۹۲، ۲۹۳، ۲۱۰، ۳۰۰.
                                               استعداد: ٣٤٦.
                                               استعمال: ١٩٩.
         اسطقس: ۱۹۳، ۲۱۰، ۲۶۲، ۲۹۰، ۲۹۲، ۲۹۳، ۲۹۳، ۳۸۲.
                                       اسطقسات، اربعة: ۲۱۰.
                                          استقراء: ۲۲۵، ۳۳۷.
                                       إستكمالات، ثوانى: ٢٤٤.
اسم: ۱۹۰، ۲۰۰، ۲۱۹، ۲۲۰، ۲۳۹، ۲۶۰، ۲۶۱، ۶۶۲، ۵۲۰، ۸۶۲،
P$Y . 0 Y . 10Y . VOY . POY . YFY . VFY . YVY . 3VY .
5473 . 4473 . 6473 . 6473 . 6473 . 4673 . 6673 . 6473 . 6173
                                                  . 441
                                               أشخاص: ۲۸۷.
                                         اشحاص، ذاتية: ١٨٦.
                                                اشراق: ۲٤١.
```

اشكال: ۲۵۱.

اصغر (حدّ): ۲۷۵.

اضافة: ۱۹۶، ۱۲۶، ۲۱۰، ۲۱۸، ۲۲۷، ۲۲۰، ۲۵۲، ۲۸۲، ۲۱۳.

اضداد: ۲٤٩

اعادة: ٣٨٦.

اعتدال: ۲۰۱، ۲۰۲.

اعتماد وميل: ٢٥٦، ٢٩٨.

اعراض: ۱۹۱، ۱۹۷، ۱۹۸، ۲۳۷، ۲۳۹، ۲۲۸، ۲۷۰.

اعراض خاصة: ٢٦٨.

اعراض الشيء: ٢٦٨.

اعظم: ۲۲۲، ۲۰۱.

اعم: ۲۱۰، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۷۰، ۲۹۳، ۲۱۹، ۲۲۷.

اعيان شخصية: ٢٦٧.

اقتراق: ۲۵۸.

افراط: ۱۹۹، ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۳۲، ۲۷۷.

افلاك: ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۶۲، ۲۲۲، ۲۰۳.

افتراق: ۳۰۹، ۳۳۰، ۳۲۲.

اقناع: ۲۲۷.

آلة: ١٨٤، ١٩٠، ٢٠٧، ١٧٤.

التزام: ٣٠٨.

الفاظ مفردة: ٧٣٣.

الفاظ مشهورة: ٣٠٧، ٣٠٨.

المَى: ٣١٣.

المي، علم: ١٧٩، ٣١٣.

الهيّات: ٢٨١، ٢٨٢، ٣٠٠.

اكتساب: ۲٤٠.

اکسیر: ۱۲۹، ۱۷۴، ۱۷۵، ۱۷۷.

اكسير ابيض: ١٦٩، ١٧٧، ١٨٢.

اكسيراحر، ١٦٩، ١٧٧، ١٨٢.

اكسيرتام: ١٦٩، ١٨٢.

امتداد: ۲۵٤، ۲۵۴.

امتزاج: ۳۱۱، ۳۵۰.

امتناع: ۲۲۳، ۲۲۹.

امكان: ۲۲۱، ۲۲۳.

املس: ۲۵۷، ۲۹۸.

امور الهية: ٢٠٧.

امور جزئية: ٢٨٤.

امور قبيحة: ٢٨٢.

أمور كليَّة: ٣٦٤، ٢٨٤، ٣٦٤.

ان يفعل: ٣١٢.

ان ينفعل: ٣١٢.

انثناء: ١٩٦.

انجذاب: ۱۹۲

انسان، جوهر ناطق مائت: ۲۳۳، ۳۲۱.

الانسان حي ناطق (جابر): ١٩٦٦، ١٦٧.

الانسان عالم اصغر: ١٩٨.

انسان کلي: ۲۰۹.

انسانیة: ۲۰۳، ۲۹۱، ۳۷۸.

انسانية كلية: ٧٨٧.

انفصال: ۱۹۳، ۲۰۰، ۲۰۶، ۲۰۷، ۲۷۰، ۲۹۹، ۳۰۱.

انفعال: ۲۰۰، ۲۱۹، ۲۳۷، ۳۷٤.

انفعالية: ۲۲۸، ۲۵۷، ۲۹۳، ۲۷۴.

انقسام: ۲۰۳، ۲۰۹، ۲۰۹، ۳۰۷.

انواع: ۲۲۸، ۲۲۷، ۲۲۹، ۲۹۳.

اوائل، عرفت بنفسها: ۲۷۲.

اوسط، حد: ۲۷۳، ۲۷۶، ۲۷۰.

اول: ۱۹۷۰ ۲۶۲، ۲۲۲، ۹۲۳، ۲۶۲، ۲۶۳

اوليات: ۲۷۲، ۳۰۹.

```
اولية، قضايا: ۲۷۲، ۳۳۱.
     ایجاب: ۱۹۶، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۶۰، ۲۶۰، ۲۲۰، ۲۱۳، ۲۲۰، ۲۷۸، ۲۷۹.
                                                 ایجاد: ۲۲۲.
                                          ايضاح: ۲۲٤، ۲۷۰.
                                                 ايقاع: ١٩٣.
             أين: ۲۱۸، ۱۳۲، ۲۳۵، ۲۵۵، ۲۷۹، ۲۹۷، ۲۱۳، ۲۷۳.
                                                      (ب).
                                            بارد: ۲۵۲، ۲۵۲.
                                      باطل: ۲۷۰، ۳۱۲، ۳۸۶.
                                      باطن: ۱۷۹، ۲۵۶، ۳۸۶.
                                      باطن، سطح: ۲۵٤، ۲۸٤.
                                          ىخت، وإتفاق: ٣١٢.
                            بدن: ۱۹۸، ۲۰۳، ۲۲۰ ۷۰۳، ۲۰۹.
                                             برانی: ۱۲۹، ۱۸۰
                                                براهين: ۲۲۷.
برهان: ۱۷۱، ۱۹۰، ۲۲۲، ۲۲۷، ۲۳۲، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۰۹،
                                                . 41.
برودة: ۱۲۸، ۱۷۸، ۱۹۲، ۲۱۱، ۲۱۰، ۲۱۸، ۲۵۲، ۲۹۰، ۳۱۰، ۳۶۳.
         بسیط: ۱۸۱، ۲۱۷، ۲۶۲، ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۱۱، ۲۰۳، ۲۷۰.
                                     بسیط، جوهر: ۲۵۱، ۳۲۹.
                           بصر، حاسة: ۲۱۲، ۳۱۲، ۳۲۰، ۳۸۰.
                            بطء: ۲۵۲، ۲۹۰، ۲۹۸، ۲۱۰، ۲۶۸.
                            بعد: ٤٥٢، ٥٥٠، ٢٧٩، ٢٠١، ٣٧٣.
                                      بعض: ١٩٥، ٢٢٠، ٢٢١.
                               بالطبع: ۱۹۹، ۲۰۲، ۲۰۷، ۲۹۲.
بالفعل: ١٩٣، ٢١١، ٢١٢، ٣٣٣، ٣٣٤، ٢٤١، ٤٤٢، ٥٤٥، ٢٤٦، ٢٤٩،
                ٤٥٢، ٥٥، ٢٦٠، ظ,ط، ٢٢٩، ٤٨٢، ٢٩١.
                                بالفعل، عقل: ٧٤٢، ٢٨٤، ٣٦٧.
```

```
بالقوة: ١٨٤، ١٩٣، ٢٣٣، ٢٣٤، ٢٣٢، ٢٤٢، ٢٤٧، ٢٤٨، ٢٥٢، ٢٦٢،
                           PFY , *YY , YYY , F3T , Y3T .
                                             بالقوة القريبة: ٢٨٥
                                      بالملكة، عقل: ٢٨٤، ٣٦٧.
                                                 ميمية: ٢٠٣.
                                                       (ت).
                                                  تأخر: ۲۹۷.
                                                  تانى: ٣٠٨.
                                  טא: יעץ, דעץ, ודץ, גאץ.
                            تتالى: ٢٦٠، ٢٩٠، ٠٠٠، ٣١٠، ٣٤٩.
                                                تجارب: ۲۸۳.
                                                تجانس: ۲۹۰.
                                                 تجزء: ۲.۱۲
                                           تحكم: ۲۲۱، ۲۷۱.
                                      تحلیل: ۲۹۲، ۲۹۸، ۲۲۳.
          تخلخل: ۲۶۹، ۲۰۲، ۲۰۷، ۲۹۰، ۲۹۲، ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۰.
                                            تخيل: ۲۲۸ ، ۲۲۸ .
                                           تداخل: ۳۱۰، ۳۵۰.
                                                 تدابر: ۱۶۹.
                                       تدبیر: ۱۸۰، ۱۹۸، ۲۰۷.
                                            تراب: ۳۱۰، ۳۵۲.
                           ترکیب: ۱۷۳، ۲۴۲، ۲۴۲، ۳۲۲، ۳۷۷.
                                           تشكيل: ۲۵۷، ۳۵۳.
                      تصديق: ۲۲۷، ۲۸۰، ۲۸۳، ۳۱۸، ۳۱۵، ۳۴۵
تصور: ۲۱۱، ۲۲۸، ۲۶۲، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۸۰، ۲۸۳، ۲۸۷، ۳۰۸، ۲۱۳.
                                              تصور تام: ۲۶۸.
                                      تصور الشيء: ۲۲۸، ۲۷۱.
```

تصورات وتصديقات (عقل): ٧٤٠.

تضمن: ۲۷۰، ۳۰۸، ۳۱٤.

تعاکس: ۳۰۹، ۳۲۸.

تعریف: ۲۷۲.

تعقل: ٣٧٥.

تعليمات: ٣٨٣.

تقابل: ٣٧٩.

تقدّم، ۲۹۷.

تقصير: ۲۰۱، ۲۰۲.

تغيير: ١٨٥، ٢٤٨.

تفسر: ۲۱۹.

تكاثف: ۲۶۹، ۲۹۲، ۲۹۹، ۳۵۳.

تلاصق: ۳۱۰، ۳۵۰.

تماس: ۲۲۰، ۳۱۰، ۳۶۹، ۳۰۰.

تمامية: ١٩٠.

تمثل: ۲۲۸.

عشيل: ۲۰۹، ۳۳۹.

تمييز: ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۳٤، ۲۶۰، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۷۹.

تمييز (ذاتي): ۲۳۳.

تناقض: ۳۰۹، ۳۲۸.

تناهي: ١٩٥

تهور: ۲۰۲.

توالی: ۱۹۰، ۲۲۰، ۲۹۰، ۳۰۰.

توهم: ١٩٢.

(ث).

ثبات: ۱۹۰، ۲٤۷، ۲۵۳.

ثقل: ۲۱۱، ۲۰۲، ۲۹۸.

ثلاثة ابعاد: ١٩١، ٢٩٧.

```
جامعة: ۲۲۱.
                                                                                                                                                                           جبن: ۲۰۲.
                                                                                                                                                                            جدة: ۲۱۸.
                                                                                                                                                       جدل: ۲۲۰، ۲۲۲.
                                                                                                                                 جدلی، قیاس: ۳۱۰، ۳٤۱.
                                                                                                                                                                          جذر: ۱۹۶.
                                                                                                                                                                       جربزة: ٢٠١.
جرم: ۱۹۰، ۲۶۲، ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۸۰۲، ۲۹۲، ۸۹۲، ۸۶۳،
                                                                                                                                                      P37, Y07, 00T.
                                                                                                                       جرم، اقصى: ٢٤٢، ٢٨٨.
                                                                                                                                                     جرم، حاوي : ٣٤٨.
                                                                                                                  جرم، الكل: ٢١٤، ٢٤٢، ٢٨٨.
جزء: ١٩٥٥، ١٩٤٤، ١٩٥٥، ١٢٤، ١٧٢، ١٨٢، ١٣٢، ٢٣٦، ١٤٢، ٢٤٢،
                                                                                                                                     1773 3173 017.
                                                                                            جزئی: ۲۲۷، ۳۰۸، ۳۱۸، ۳۱۹، ۳۲۴.
                                                                                                                جزئية: ١٧٤، ٢٢٢، ٣٢٣، ٤٨٢.
                                                                                                                                                    جزئية، سالبة: ٢٢٣.
                                                                                                                                 جزئية، سالبة صغرى: ٢٢٣.
                                                                                                                                    جزئية، سالبة كبرى: ۲۲۳.
                                                                                                          جزئية، القضية: ٣٠٨، ٣١٦، ٣٢٤.
                                                                                                                                                 جزئية، موجبة: ٢٢٣.
                                                                                                                              جزئية، موجبة صغرى: ٢٢٣.
جسم: ١٨٤، ١٩٢، ١٩٢، ١٩٧، ١٩٨، ٠٠٠، ٢٠١، ١١١، ١١٢، ٢١٢،
 017, 117, 137, 737, 337, 737, 337, 307, 007, 707, 107,
: • FY ) • FY ) • VY ) • VY ) • VY ) • VY ) • (AY ) • AY ) • (AY ) • (
 . 787, 787, 387, 787, 887, 887, 1.7, (17, 777, 177, 777)
  374, 777, 307, 007, F07, 707, P07, · 77, 177, F77, 777.
```

جسم تعلیمی: ۲۱۱، ۳۷۲، ۳۷۳. جسم ثقيل: ٢٥٥. جسم، ذ*و* نفس: ۲۳۳، ۲۳۲، ۲۲۹، ۲۷۲، ۲۷۹.

جسم، ذو نفس حساس متحرك بالارادة مغتذي: ۲۲۷، ۲۲۹.

جسم، شبیه بالنفس: ۲۷۸، ۲۷۸.

جسم فلك اعلى: ٧١٠.

جسم، محوي: ۲۵٤، ۲۹۷.

جسم مغتذي: ۲۷۱.

جسم، ناطق ماثت: ٢٦٩.

جسمانی: ۲۹۱، ۲۰۱، ۲۹۱.

جسمية: ۲۹۶

اد: ۲۰۹، ۳۱۲، ۳۳۳.

جهور: ۲۲۱، ۲۶۰، ۳٤٥.

جن: ۲۸۱، ۲۸۱.

جنس: ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۷۰، ۱۸۱، ۱۹۳، ۲۱۵، ۲۱۱، ۲۲۲، ۲۳۷، ۲۳۸، P77, 707, 177, AFF, 177, 777, 777, 377, 677, F77,

VYY, AVY, PYY, YAY, FAY, •• 7, A• 7, P/Y, AVY.

جنس، الاجناس: ٧١٥.

جنس، أقرب: ۲۲۴، ۲۲۰، ۲۲۹، ۲۷۲، ۲۷۹.

جنس، عالى: ٢٣٣.

جنس، العلوم: ۲۸٤.

جنس، قریب: ۲۳۰، ۲۳۹، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۷۰، ۲۷۱.

جنس، الواحد: ٣٧٨.

جهة: ۲۲۱، ۷۳۷، ۱۶۲، ۲۶۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۷۷، ۲۹۲، ۲۹۹،

1.73 (173 ) (173 ) (773 ) (174 )

جواس :۲۱۲.

جوانی: ۱۲۹، ۱۸۰.

جواهر خسيسة: ١٧٥.

جواهر عالية: ١٨٦.

جواهر شريفة: ١٧٥.

جواهر، غير جسمانية: ۲۸۸، ۲۸۸.

جوهر الهي: ١٨٤، ١٨٥.

جوهر، بآلذات: ۲٤٩.

جوهر، بالصنعة: ٧٤١، ٧٨٥.

جوهر، بسيط: ۱۷۷، ۲۰۱، ۲۹۲، ۳۱۱، ۳۶۹.

جوهر، جزئي: ۱۹۱.

جوهر، خاص: ۱۹۱.

جوهر، صوري: ۲٤١، ۲۸٥.

جوهر، عقل: ۳۱۱، ۳۲۳، ۳۲۹.

جوهر، فرد: ۲۹۰، ۳۱۱، ۳۷۰، ۳۷۱.

جوهر، مجرد (عن المادة): ۲۲۸، ۲۸۸.

جوهر، مرکب: ۳۱۱، ۳۲۹.

جوهر، مستكمل بكمال: ٧٤٧.

(ح)

حادث: ۳۱۲، ۳۱۵.

حار: ۲۵۱، ۲۵۲.

حاس: ۱۹۲.

حاس، عام: ۲۱۲.

حاسة: ٣١١.

حاسة، البصر: ٣١١، ٣٦٠.

حاسة، الذوق: ٣١١، ٣٥٩.

حاسة، السمع: ٣١١، ٣٥٩.

حاصل: ۲۲۲.

حاصلة: ۲۹۲، ۲۹۲.

حافظة: ٣١١، ٣٦٣.

حال: ۱۹۲، ۳۵۰، ۳۷۰.

حامل: ۱۹۱، ۲۱۰، ۳۷۶.

حت: ١٩٧.

حجة: ۲۲۷، ۲۲۲.

حجر: ۱۲۹، ۱۸۰، ۲۲۰، ۲۹۳، ۹۲۰، ۲۲۳.

-L: 0 Γ () Γ Γ () V Γ () V () Y () Y () 3 V () 0 V () Γ V () V () X () X () 0 Y () 0 Y

حد اصغر: ۲۲۲، ۲۷۵، ۳۰۹، ۳۳۰.

حد، اکبر: ۲۲۲، ۳۰۹، ۳۲۹، ۳۳۰.

حد، اوسط: ۲۲۲، ۷۷۰، ۳۰۹، ۳۳۰، ۳٤۰.

حد، تام: ۲۷۰، ۲۷۰.

حد الحد: ٢٣٩.

حد، حقیقی: ۲۳۲، ۲۳۰، ۳۲۱.

حد، رسم*ي*: ۳۲۰.

حد، لفظي: ٣٢٠.

حد، مشترك: ۲۲۲.

حد، ناقص: ۲۳۵، ۲۳۳.

حدث: ٣١٦.

حدسیات: ۳٤۲.

حدوث: ۲۸٦.

حوارة: ۱۲۸، ۱۷۸، ۱۹۳، ۲۱۱، ۲۱۵، ۲۱۸، ۲۲۹، ۲۰۳، ۲۹۸، ۳۶۳. - عرارة، غريزية: ۲۲۷، ۲۹۳.

حركة / الجرم الاقصى: ٢٤٢، ٢٥٢، ٢٩٦.

حركة، الكل: ٢٤٢، ٢٤٣، ٢٥٢، ٢٨٨، ٢٩٦.

حروف: ۱۷۸، ۲۱۰، ۲۱۹، ۲۱۹، ۳۶۷.

حروف، علم: ۱۷۸.

حساب: ۲۰۸.

حساس: ۲۲۳، ۲۲۹، ۲۷۹، ۲۷۳، ۲۷۹.

-we: Y.Y.

حسر: ١٨٥، ١٩٥، ٢١٢، ٢١٢، ٣٣٢، ٢٤٣.

حس؛ مشترك: ٣١١، ٣٦٠.

حشر: ۳۸۸.

الحشر والاعادة: ٣٨٨.

حصر: ۲۵۷.

حق: ۲۰۹، ۲۳۲، ۲۲۱، ۸۸۳.

حقد: ۲۰۰.

حقیقی، الحد: ۳۰۸.

حقیقیة: ۱۹۰، ۱۹۰، ۲۳۳، ۲۶۲، ۲۲۸، ۲۷۰، ۲۷۲، ۲۹۱.

حکیاء: ۱۹۸، ۲۲۰، ۳۱۳، ۲۸۳.

حکمة: ۱۸۹، ۱۹۷، ۲۰۰، ۲۰۱، ۲۰۲، ۳۲۳، ۲۶۳.

حكم: ١٨٢، ١٩١، ١١٤، ٣٢٣، ٢٢٣.

حل: ۲۷۹، ۲۷۲، ۲۷۹.

حلية، القضية: ٣٠٨، ٣٢٣، ٣٣٥.

حواس: ۱۷۱، ۲۱۲، ۳۶۰.

```
حى: ١٩٢.
```

حیاة: ۱۹٤، ۲۰۳، ۲۰۱، ۲۱۱، ۲۰۳، ۲۰۷، ۲۸۰.

حيز: ٣٤٩.

حيل: ۲۰۱، ۲۰۸.

حيوان: ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۷، ۳۳۲، ۱۶۲، ۲۲۷، ۲۲۹، ۲۷۲، ۲۸۲، ۲۸۲،

787, 317, 017, 717, 377, 777, 377, 777, 777.

حيوان، جسم ذو نفس: ٢٣٦، ٢٦٩.

يوان، غيرناطق: ٢٧٩.

حیوان، ناطق: ۲۱۵، ۲۷۹، ۳۱۶، ۳۲۰.

حيوان هوائي: ٢٥١.

## (خ)

خَارِج: ۲۱۱، ۲۰۰، ۳۱٤، ۳۲۷، ۳۷٤.

خارج، عن طبعه: ۲۵۰.

خاص: ۱۹۰، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۰۰۰

خاصیة: ۲۲۱، ۱۲۷، ۲۷۵، ۹۲، ۲۲۸، ۷۷۵، ۲۸۲، ۳۲۸، ۳۲۰.

خاطر: ۱۹۹.

خشن: ۲۹۷، ۲۹۰، ۲۹۸.

خط: ۱۹۰، ۱۹۷، ۲۰۳، ۱۹۵، ۱۹۶، ۲۰۳، ۲۰۳، ۱۳۹، ۲۷۲،

. 474

خطابة: ۲۲۷.

خطابي، قياس: ٣٠٩، ٣٤١.

خفة: ۲۱۱، ۲۰۲، ۲۹۰، ۲۹۸.

خلاء: ۱۱۱، ۵۰۷، ۱۷۷، ۱۸۲، ۲۹۰، ۲۹۷، ۴۶۳.

خلاف: ۱۹۸.

خلف: قياس: ٢٢٤، ٣٣٤.

خلق: ۲۲۲، ۲۸۹.

خلقته الاولى: ١٧٦. خواص: ٢٦٧.

خوالف: ۲۱۹.

(د)

دافعة، قوة: ٣١٢، ٣٥٨.

دال: ۲۷۹، ۲۷۲.

دالة: ٣١٨.

دلالة: ١٢٤، ٢٢١.

دلالة، التزام: ٣١٤.

دلالة، الانسان: ٣١٤.

دلالة، التضمن: ٣١٤.

دلالة، اللفظ: ٣١٤.

دلالة، المطابقة: ٣١٤.

دلیل (قیاس): ۳۳۸.

الدنيا: ١٧٧.

الدنيا، علم: ١٧٧، ١٧٤.

دهر: ۲۰۰، ۲۵۳، ۲۹۰، ۲۹۳.

دور قیاس: ۳۳۲.

الدين: ١٧٧.

الدين، علم: ١٦٧.

(ċ)

7P7, PP7, A+4, PI4, IY4.

ذاتیات: ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۷۰، ۲۷۲.

ذاتية: ۲۳۴، ۲۲۷، ۲۲۹، ۲۷۰، ۲۷۳، ۲۷۲، ۲۷۹.

ذبول: ۳۱۱، ۳۵۰.

ذحل: ۲۰۰.

ذهن: ۲۷۹، ۳۸۲، ۱۸۲۶، ۳۱۴.

ذوق: ۲۱۲.

ذوق، حاسة: ٢٦٢ . .

ذوات: ۲۲۲، ۲۲۷.

ذي حياة بالقوة: ١٩٠، ٢٤١، ٢٨٦.

**(८)** 

رائحة: ١٩٦.

رابطة، قطعة: ٣٢٤.

رأي: ۱۹۳، ۱۹۵، ۲۰۰.

رخو: ۲۵۷، ۲۹۰، ۲۹۸.

رد: ۲۲۳.

رذیلة: ۲۰۱، ۲۰۲.

رسم: ۲۸۱، ۲۲۲، ۲۳۱، ۲۳۲، ۲۳۹، ۲۰۱۱، ۸۲۲، ۲۸۲، ۲۸۲.

رسم، تام: ۲۳۹.

رسم، ناقص: ۲۳۹.

رسوم: ۲۳۱، ۲۳۲، ۲۳۵.

رسمي، الحد: ٣٢١.

رصد: ۲۰۰.

رضا: ۲۰۰.

رطب: ۲۵۲، ۳۵۲.

رطوبة: ۱۶۸، ۱۹۲، ۲۱۱، ۲۱۸، ۷۵۷، ۲۹۰، ۲۹۸، ۳۱۰، ۳۰۳، ۳۰۳، ۳۰۳،

```
. 47.
```

رکن: ۱۸۲، ۲۱۰، ۲۶۲، ۲۹۰، ۲۹۳، ۲۱۲، ۲۸۳.

روح: ۱۷۸.

روح، حيوانية: ٢١٣.

روح، طبیعیة: ۲۱۲، ۲۱۳.

روح، نفسانية: ۲۱۳.

روية: ۱۹۱، ۱۹۳، ۲۲۷.

رياضة: ٢٨٤.

رياضي: ۲۰۸، ۲۰۸.

رياضيات: ۲۸۱، ۳۰۰.

#### **(**¿)

**P37**, 107, 777.

زمان، طویل: ۲۵۲، ۲۹۸.

زمان، قصیر: ۲۵۲، ۲۰۲، ۲۹۸.

الزمان، متقدم بد: ۳۱۰.

زمان مطلق: ۲۱۱.

زمان، احداث: ۲۸۹.

زمان محدود: ۲۱۸.

زیادة: ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۹۰، ۲٤۷.

#### (س).

سالب: ۱۹۳، ۱۹۶.

سالبة، جزئية: ٢٢٣.

سالبة، كلية: ٢٢٣.

```
سبب: ۲۰۹.
```

سبب اول: ۲۰۹.

سببية: ١٩٩.

سخط: ۲۰۰.

سرعة: ۲۵۲، ۲۹۰، ۲۹۸، ۳۲۳، ۳۲۳، ۲۶۳، ۲۶۳.

سطح: ۲۱۱، ۲۰۲، ۲۹۸، ۳۰۰، ۲۰۱، ۲۱۲، ۲۰۱، ۲۷۲، ۳۷۳.

سطح، اسفل: ۲۵۲، ۲۹۷.

سطح، باطن: ۲۵٤، ۲۹۷، ۳٤۸، ۳۵۹.

سطح، ظاهر: ۲۵۲، ۲۹۷، ۳٤۸، ۴۲۹، ۳۵۹.

سعادة: ۳۱۳، ۳۸۲.

سکون: ۱۸۵، ۱۹۰، ۱۹۳، ۱۹۹، ۲۰۳، ۲۱۷، ۲۵۰، ۲۹۰، ۲۹۷، ۳۱۰، ۳٤۷

سمع: ۲۱۲.

السمع، حاسة: ٣٥٩.

سموات: ۲۱۷، ۲۸۲، ۲۸۸.

سنن: ۲۱٤.

سهولة: ۲۵۷.

السور: ۲۰۱، ۲۲۰، ۳۰۹.

السور، في القضية: ٣٠٩.

سوفسطائي، قياس: ٣٠٩.

### ۰ (ش)

شخص: ۱۷۲، ۲۱۰، ۲۲۰، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۸۳.

شدة: ۲۱۰، ۲۲۸.

شر: ۱۹۲.

شرطیة، قضیة: ۳۰۸، ۳۲۰، ۳۳۰.

شرع: ۱۷۷.

شریف: ۱۷۹.

شعر: ۲۲۷

شعري، قياس: ٣٠٩، ٣٤١.

شقاوة: ٣١٣.

شك: ١٩٩.

شكل: ۲۱۰، ۲۰۷، ۲۷۲، ۳۳۰، ۲۷۳.

شکل، اول: ۲۲۲، ۲۲۳.

شكل، ثالث: ۲۲۲، ۲۲۳.

شكل، ثاني: ۲۲۲، ۲۲۳.

شكل رابع: ۲۲۲، ۲۲۳.

الشم، حاسة: ٢١٢، ٣٥٩.

شمس: ۲۰۱، ۸۷۲، ۸۸۷، ۲۹۲، ۲۲۳.

شهوانية: ٢٣٦.

شهوة: ۱۷۱، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۸۶.

شوق: ۲۰۰، ۲۸۶.

(ص)

الصحة: ١٩٥، ٣٧٥.

صحة، الفطرة الاولى: ٢٨٢، ٣٦٨.

صدق: ۱۹۳، ۲۱۲، ۲۲۸، ۳۳۶، ۳۶۲.

صديق: ١٩٥.

صغری، مقدمة: ۳۰۹، ۳۳۰، ۳۳۴.

صفات: ۲۷٦، ۳۵۵.

صفات، ذاتية: ٣٨٥.

صلب: ۲۵۷.

صفة، حكمية: ٣١٣، ٣٨٥.

صنائع، علم: ١٧٩.

صناعة: ۱۹۷، ۲۳۲، ۲۸۲، ۲۸۲.

صناعة؛ الكيمياء: ٢٠٨.

صنعة: ۲۲۱.

صنعة، علم: ٢٢١.

صور: ۱۷۰، ۱۷۷، ۱۷۸، ۱۸۵، ۱۹۱، ۱۹۲، ۲۲۰، ۲۸۲.

صورة: ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲، ۲۰۲، ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۳۲، ۱۹۲، ۱۹۲، ۹۲۰ مهرد:

**737.** A37. P37. • 67. 777. P77. • 77. 777. 7A7. • P7.

صورة انسانية: ۲۹۱، ۲۹۱.

صورة جسمية: ٧٤٥، ٢٤٩، ٢٩٤.

صورة حيوانية: ٢٤٤، ٢٩١.

صورة ذاتية: ۲٤٧، ۲۷۳، ۲۹۳.

صورة قابلة: ۲۶۸، ۲۹۴.

صورة معقولة: ۲۲۳، ۲٤۱.

صورة النار في (هيولي): ٢٤٤.

(ض)

ضحك: ١٦٥، ٢٠٠، ٢١٦، ٢٦٧، ٢٧٩، ٣١٥، ٣٤٠.

ضد: ۲۲۸، ۲۷۸، ۲۷۹.

ضرب: ۱۹۵، ۲۲۷.

ضعف: ۳۱۰، ۳۱۷، ۳٤۸.

ضمیر: ۳۰۹، ۳۳۸.

(ط)

طب: ۱۹۲، ۲۰۸، ۲۲۲.

طباع: ۲۷۷، ۲۹۲.

طبع: ۱۹۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۶۸، ۲۹۰، ۲۹۳، ۲۹۸، ۲۱۰، ۲۶۳.

الطّبع، المتقدم به: ۳۷۹، ۳۸۰.

طبيعة: ۱۷۸، ۱۷۹، ۳۸۰، ۱۹۰، ۱۹۰، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۱۰، ۲۶۷، ۲۲۸،

\*PY, TPY, \*IT, F3T

طبيعة، عالم، ٢٥٢.

طبيعة، علم: ١٧٨، ٢٠٧.

طبيعة، كلية: ٢٤٨، ٢٩٣.

طبیعی: ۲۰۱، ۲۸۲، ۳۹۳، ۲۹۸، ۱۳.

طبیعی، جسم: ۲۱۱، ۲۶۱، ۲۶۱، ۲۹۱، ۳۵۳.

طبیعی، علم: ۳۱۳، ۳۸۷.

طبیعی، نوع: ۲۹۱.

طرد: ۲۷۲.

طینة: ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۳، ۲۰۲، ۲۱۰.

(ظ)

ظاهر: ۱۷۹، ۱۹۲، ۱۹۴، ۱۹۵، ۲۶۸، ۲۶۹، ۲۰۹.

ظرفية: ٣١٠، ٣٥١.

ظلمة: ۲۷۲، ۱۷۸، ۳۳۹.

ظن: ۱۹۳، ۱۹۹، ۱۹۹، ۲۷۰، ۲۷۹.

ظواهر الأمور: ٢٧٠.

(ع) عالم: ۱۹۱۸ ، ۲۰۲۹ ، ۲۱۲۱ ، ۲۱۲۱ ، ۲۹۲۱ ، ۲۵۲۱ ، ۲۹۲۱ ، ۲۹۲۱ عالم: ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۸۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲۱ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، . 470

عالم، اصغر: ١٩٨.

عالم، البقاء: ١٧١.

عالم، سفلي: ۲۰۹.

عالم، طبیعی: ۲۰۹، ۲۱۰.

عالم العقل: ٢٩٦.

عالم علوي: ٢٠٩.

عالم الكون: ١٧١، ١٧٧.

عالم النفس: ٢٥٢، ٢٩٦.

alc: A.Y, YYY, AYY, .3Y, Y3Y, FYY.

عدل: ۲۰۲.

عرض: ۱۳۱، ۱۳۷، ۱۷۰، ۲۱۵، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۵۰، ۲۵۱، ۲۷۵، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۷، ۲۷۷.

العرض، العام: ٣٠٨، ٣٢٠.

عرضی، موضوع: ۲۰۰، ۲۲۰، ۳۰۸، ۳۱۹.

عزم: ١٩٥.

. YOY : , we

عشق: ۱۹۹، ۲۳۲.

عفة: ۲۰۲، ۲۰۲.

عقل، اول: ۲۸۹.

عقل بالفعل: ٢٤١، ٢٤٢، ٢٨٣، ٢٨٤، ٣٦٧.

عقل بالملكة: ٧٤١، ٢٨٣، ١٨٤، ٥٨٥، ٢٣٠.

عقل جزئي: ١٧١.

عقل جوهري: ۱۹۸، ۳۶۳، ۳۶۹.

عقل عملي: ۲۶۰، ۲۸۳، ۲۲۳.

عقل، فعال: ۲۰۹، ۲٤١، ۲٤٢، ۲۲۳، ۲۸۳، ۲۸۵، ۲۸۸.

عقل، قدسى: ٣٦٨، ٣٨٦.

عقل، الكل: ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۸۲، ۲۸۷.

عقل، کلی: ۱۷۱، ۲۰۹، ۲۶۲، ۲۸۷، ۲۸۸.

عقل، مستفاد: ۲۰۹، ۲۶۱، ۲۸۳، ۲۸۱، ۲۸۵، ۳٦۸.

عقل، نظري: ۲٤٠، ۲٤١، ۲۸۳، ۲۸٤، ۳٦٦.

عقل، هیولانی: ۲۰۹، ۲۶۱، ۲۸۳، ۲۸۶، ۲۸۵، ۳۶۳.

عقول الهية: ١٧٤.

عقول فعالة: ٢٤١، ٢٨٥، ٢٨٧.

عقلي: ۲۵۱، ۲۵۱.

عکس: ۲۲۱، ۲۳۸، ۲۷۲، ۳۰۹.

عكس القياس: ٣٠٩.

علاقة: ٢٠٩، ٢٣٩.

علَّة اولى: ١٧١، ١٧٢، ١٧٩، ١٩٠، ٢٠٩.

علة، صورية: ۲۲٤، ۳۸۰.

علة غائبة: ٣٨٠.

علة، فاعلة: ٢٢٤، ٣٨٠.

علة مادية: ٣٨٠، ٣٨١.

علة هيولانية: ٢٧٤.

علل: ١٧٩.

علل اربع: ۱۹٤، ۲۷۳.

علل ذاتية: ٢٧٣.

علم الاثار العلوية: ٢٠٨.

علم الألمى: ١٦٨، ١٧٢، ٢٠٧، ٢٠٨، ٣١٣، ٢٨٧.

علم الباطن: ١٦٨، ١٧٢.

علم البراني: ١٧٥.

علم البراني الابيض: ١٧٦.

علم البراني الاحمر: ١٧٦.

علم البرودة: ١٧٢.

علم التعليمي: ۲۰۸، ۲۰۸.

علم الجواني: ١٧٥.

علم الحرارة: ١٧٢.

علمُ الحروف: ١٦٨، ١٧١.

علم الحروف الروحاني: ١٧٢.

علمُ الحروف الطبيعيُّ: ١٧١.

علم الحيل: ٢٠٨.

علم الدنياً: ١٦٧، ١٦٨، ١٧٠، ١٧٤.

علم الدين: ١٧٠، ١٧٠.

علم الرطوبة: ١٧٢.

العلم الروحاني: ١٦٨.

علم الشرع: ١٦٧، ١٦٨، ١٧١، ١٧٢.

علم الصنائع: ١٦٨، ١٧٤.

علم الصنعة: ١٦٨، ١٦٩، ١٧٤.

علم الطب: ٣٢٢.

العلم الطبيعي: ١٦٨، ٢٠٧، ٢٠٨، ٣١٣، ٣٨٧.

علم الظاهر: آ١٦٨، ١٧٢.

علم ظلمانی: ۱۲۸، ۱۷۲.

علم عقلي: ١٦٧، -, ظ، ١٧١، ١٧٢.

علم فلسفى: ١٦٨.

علم کلی: ۳۱۳، ۳۸۷.

علم اللَّحون: ٢٠٨.

علم المعادن: ۲۰۸.

علمُ المعاني: ١٧٨، ١٧١.

علم الموسيقي: ٢٠٨.

علم النبات: ٢٠٨.

```
علم النجوم: ۲۰۸، ۲۰۸.
                                       علم النوراني: ١٦٨، ١٧٢.
                                       علمُ المندسة: ٢٠٨، ٣٢٢.
                                             علم اليبوسة: ١٧٢.
                                              علوم الهية: ١٧٩.
                                             علوم طبيعية: ١٦٨.
                                             علوم عقلية: ٢٨٨.
                                          العلوم ، مبادىء: ٣٤٥.
                                          العلوم، مسائل: ٣٤٦.
                                            علوم نجومية: ١٦٨.
                                 عمل: ۱۹۱، ۱۹۶، ۲۰۳، ۲۰۲.
                                                  عمل: ٢٠٦.
                                      عملية: ٣١١، ٣٥٦، ٣٦٤.
                                      عناصر اربعة: ۲۱۰، ۳۵۲.
عنصر: ۱۹۱، ۱۹۳، ۱۹۴، ۲۰۷، ۲۱۰، ۲۶۵، ۲۶۲، ۲۶۷، ۲۹۰، ۲۹۲،
                                                  . 441
                                                عوارض: ۲۳۹.
                              عين (= جوهر): ۲۱۵، ۳۱۸، ۳۳۳.
                                   غَاذية (قوة): ٣١١، ٣٥٨، ٣٥٩.
                                       غاذیة: ۳۱۱، ۳۰۸، ۳۰۹.
                                                   غاية: ٣١٢.
                                                  غريزة: ١٩٤.
                                                 غضب: ۲۰۰.
                                                   غلط: ۲۷٦.
                                                   غلظة: ٣١٠.
                                                غیر زمانی: ۳۸۰.
                                                  غبر قار: ۳۷۲.
```

```
غىرمتناه: ٢٦٢.
                                            غيرية: ١٩٨، ١٩٩.
                                                        (ف)
                                                 فائض: ۲۸۲.
                                 فاعل: ۱۸۵، ۱۹۶، ۲۰۳، ۲۱۳.
                                       فاعلة، علة: ٣٠٩، ٣٣٨.
                                           الفرد: الجوهر: ٢٩٥.
                            فساد: ۱۹۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۳۰۲، ۳۰۵، ۳۰۰.
فصل: ۱۲۱، ۲۱۰، ۲۳۰، ۲۳۰، ۲۳۲، ۲۶۲، ۷۷۷، ۲۸۲، ۲۸۳، ۲۲۰،
                                                 . 409
                                           فصل، سافل: ۲۳۳.
                                          فصل، صورى: ٢٣٤.
                                          فصل، هيولاني: ٢٣٤.
          فصول: ۱۲۵، ۱۸۹، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۷۲، ۲۷۹.
                            فصول ذاتية: ۱۷۰، ۲۳۵، ۲۲۸، ۲۷۹.
                                          فصول متداخلة: ٢٣٥.
                                          فضائل: ۲۰۱، ۲۹۱.
                                           فضائل انسانية: ٢٠٠.
                         الفطرة الأولى (= عقل): ٧٤٠، ٢٨٢، ٣٦٨.
                                                  فعّال: ٢٨٥.
      فعل: ۱۸۵، ۱۹۲، ۱۹۵، ۲۰۳، ۱۶۱، ۲۰۲، ۸۸۲، ۲۸۳.
                                         الفعل (= كلمة): ٢١٩.
                                      فعلية: ۲۶۸، ۲۵۲، ۲۹۳.
                                       فکر: ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۲۷.
                                           فلسفة عملية: ٢٠٧.
                                            فلسفة نظرية: ٢٠٧.
                فلك: ١٩٤، ٢٤٢، ٢٥١، ٢٩٠، ٢٩٢، ٢٩٢، ٣١٠.
                                            فلك، اسفل: ٢٥١.
```

فلك ، تاسع: ٢٨٨.

فلك القمر: ۲۰۸، ۲۱۰.

فلكية، النفس: ٢٥٦.

فنطاسيا: ٣٦١.

فهم: ۱۹۶، ۱۹۰، ۷۳۷، ۲۲۷، ۱۹۰، ۵۸۳.

فوق: ۲۵۲، ۱۹۸، ۳۱۷.

(ق)

قائم: ۱۹۱، ۵۰۰، ۷۷۰، ۲۷۳، ۳۷۳، ۸۸۰.

قائم لافي مأدة: ٢٥٥.

قابل: ۱۹۰، ۱۹۱، ۲۷۲، ۲۷۳.

قار: ۳۷۲، ۲۷۴.

قدرة: ۳۱۲، ۳۸۰.

قلم: ۲۹۲، ۲۹۰.

قديم: ٣١٢، ٣٨٣، ٣٨٤.

قديم، بحسب الذات: ٢٦٢، ٢٦٣، ٢٩٠.

قديم، بحسب الزمان: ٢٦٢، ٢٦٣، ٢٩٠

قديم، مطلق: ۲۹۲، ۲۹۰.

قرينة: ۲۲۱، ۲۹۳.

قسمة: ١٩٥، ٢٣٤، ٢٣٥، ٢٩٢، ٢٥٤.

قسمة ذاتية: ٢٣٥.

قسمة متداخلة: ٧٣٥.

القضايا الاولية: ٣٤١.

قضايا فطرية للقياس: ٣٠٩، ٣٤١.

قضية: ۲۲۰، ۲۲۱، ۳۲۹، ۳۶۲، ۳۴۳.

قضية بسيطة: ٣٢٥.

قضية جزئية: ٢٢١، ٣٧٤.

قضية حملية: ٣٢٣.

قضية خبرية: ٣١٦.

قضية سالبة: ٧٢٠.

قضية، سور: ٣٠٨.

قضية شرطية، ٣٢٥.

قضية، العدمية: ٣٢٦.

قضية كلية: ٧٢٠، ٣٧٤.

قضية متصلة: ٣٢٥.

قضية محصورة: ۲۲۰، ۳۲٤.

قضية غصوصة: ٣٢٤.

قضية معدولة: ٣٢٦.

قضية مطلقة: ٢٢١، ٣٢٣.

قضية مهملة: ۲۲۰، ۳۲۴.

قضية موجبة: ۲۲۰.

قضية موجهة: ٣٢٦.

قمر: ۲۵۱، ۲۹۳.

قنية: ۲۰۲.

قوام: ۲۲۲، ۲۰۸، ۷۲۲، ۲۸۲، ۲۹۲، ۲۰۳.

قوانين كلية: ٢٦٦.

قوانين مشتركة: ٧٣٧.

قوى النفس: ٢٤١.

قوة جاذبة: ٣٥٨.

قوة حافظة: ٣٦٣.

قوة دافعة: ٣٠٩.

قوة شوقية: ٧٤٠.

قوة طبيعية: ٢٥٦.

قوة عملية: ٢٨٤، ٣٦٤.

قرة غاذية: ٣١١، ٣٥٨، ٣٥٩.

قوة اللمس: ٣٥٩.

قوة ماسكة: ٣٠٩، ٣٥٨.

قوة متخيلة: ٣٦٢، ٣٦٢.

قوة مصورة: ۲۱۲، ۳۶۰.

قوة مولدة: ٣٠٩، ٣٥٩.

قوة نامية: ٣٠٩، ٣٥٩.

قوة نظرية: ٢٨٤، ٣٨٤، ٣٦٦، ٣٦٧، ٣٦٨.

قوة نفسانية: ١٩٩.

قوة هاضمة: ٣٠٩، ٣٥٨.

قوة وهمية: ٣٦٢، ٣٦٣.

قول: ۱۹۳، ۱۹۴، ۲۲۰، ۲۲۹، ۳۲۹.

قول، جازم: ۲۲۰.

.481

قياس استثنائي: ٣٣٥.

قياس اقتراني: ٣٣٤.

قياس جدليّ: ٢٠٩، ٣٤١.

قياس حمليّ: ٢٢٢.

قیاس خطّابی: ۳۰۹، ۳۶۱.

قياس خلف: ٣٠٩، ٣٠٠.

قياس دلالة: ٣٣٨.

قیاس دور: ۳۰۹، ۳۳۲.

قياس سوفسطائي: ٣٠٩.

قياس شعري: ٣٠٩، ٣٤١.

القياس، عكس: ٣٠٩، ٣٣٣.

قياس، قضايا فطرية لله: ٣٠٩، ٣٤١.

قیاس مرکب: ۳۰۹، ۳۳۰.

قیاس مرکب متصل: ۳۳۰، ۳۳۱.

قیاس مرکب منفصل: ۳۳۰، ۳۳۱.

قياس مغالطي (= سوفسطائي): ٣٥١.

قياسَ مؤلفُ: ٣٣٧.

قياس يقيني: ٣٤٠.

قیاسات: ۳۳۳.

قیاسات، متقابلة: ۳۰۹، ۳۳۳.

قیاسات، مقاومة: ۳۰۹، ۳۳۷.

(4)

کائن: ۲۹۲.

كامل: ١٩٧.

كتاب: ۱۹٤، ۲۸۱.

کثیر: ۳۷۸.

كثيف: ٢٥٦.

کلب: ۱۹۶، ۳۳۸.

كرة القمر: ٢٥١، ٢٩٦.

كرة الماء والارض: ٢٥٢، ٢٩٦.

كرة النار: ٢٥٢.

كرة الهواء: ٢٥٢، ٢٩٦.

کري: ۲۰۱، ۲۹۲، ۲۰۲۳.

کسر: ۱۹۲.

کلام: ۳۱۳، ۲۸۳.

کل: ۱۹۰، ۱۹۰، ۲۲۰، ۱۲۶، ۲۳۲، ۲۶۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۳۳،

777, 737, 737, 607, 677.

کلمة: ۲۱۹، ۲۲۰، ۳۰۸.

کلي: ۱۳۱۱، ۲۲۰، ۲۸۰، ۲۸۷، ۲۸۰، ۲۸۰، ۲۸۸، ۲۱۹، ۲۳۰، ۲۳۰،

الكلِّي، العلم: ٣١٣، ٣٨٧.

كلية سالية صغرى: ٢٢٣.

كلية سالبة كبرى: ۲۲۳.

كلية موجبة صغرى: ٢٢٣.

كلية موجبة كبرى: ٢٢٣.

كلية ، نفس: ٢٨٢.

کم متصل: ۳۷۲.

کمون: ۲۰۰، ۲۱۳، ۳۱۱.

كمية: ۲۰۳، ۲۰۹، ۲۱۷، ۲۱۷، ۲۰۳، ۲۹۲.

کواکب: ۲۰۳، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۷، ۲۰۱، ۲۹۳.

کوکب: ۲۰۱، ۲۷۸، ۲۹۰، ۲۹۳.

کون: ۱۹۱، ۱۹۱، ۲۰۲، ۲۰۲، ۷۷۲، ۲۹۲، ۸۹۲، ۲۰۳، ۳۰۰.

کیان: ۲۱٤.

کیف: ۲۱۷، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۲، ۲۳۷، ۵۵۲، ۸۵۲، ۲۹۱، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۷۳.

كيفيات اربع: ٢١١، ٣٥٣.

كيفيات اول: ۲۱۱.

کیفیة: ۱۷۱، ۱۸۵، ۱۹۲، ۲۰۲، ۲۰۹، ۲۰۷، ۸۰۲، ۲۸۱، ۳۳۷، ۳۳۷، ۲۸۱، ۲۸۳، ۳۳۷، ۳۳۷، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۳، ۲۸۳، ۲۸۳،

كيمياء: ۲۰۸، ۲۷۱.

(J)

لازم: ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۹.

لا نهاية: ۲۷۹، ۳۰۰.

لذة: ١٩٧.

لزج: ۳۱۱، ۳۰۶.

لزوم: ۳۲۵، ۳۲۹.

```
لطاقة: ٣٥٤.
                                  لفظ: ٣١٤، ٣١٧، ٣١٩، ٣٢١.
                                             لفظی، حد: ۳۲۱.
                                       لمس (حاسة): ۲۱۲، ۳۱۱.
                        له، مقولة: ۲۱۸، ۲۹۲، ۳۱۲، ۳۵۱، ۳۷۲.
                                      لوازم: ۲۳۶، ۲۳۷، ۲۷۰.
                                             لون: ۲۵۷، ۳۳۰.
                                        لن: ۲۹۷، ۲۹۷، ۲۹۸.
                                                         (4)
       ماء: ۱۹۸۸، ۱۹۹۹، ۲۱۷، ۲۱۷، ۲۵۲، ۲۹۷، ۱۹۲، ۲۱۳، ۲۸۳۰
                                             مائية: ١٧١، ١٧٢.
                                           ما بعد الطبيعة: ١٧٩.
مادة: ١٦٩، ١١٨، ١٠٧، ١٣٦، ١٤١، ٢٤٢، ٣٤٢، ٥٤٢، ١٤٢، ٢٢٢،
AFY, . YY, YYY, OAY, AAY, PAY, YPY, YPY, PPY, 117,
                                  717, 777, +37, +77.
                                                 مادى: ۲۱۲.
                                             مادية: علة: ٣٨١.
                                            ماسكة، قوة: ٣١١.
                          ماضی: ۲۱۸، ۲۵۳، ۲۲۲، ۲۹۰، ۳٤۹.
                                             مالا نهاية له: ٢٥٣.
                ماهية: ۲۳۹، ۲۶۰، ۲۶۲، ۲۷۲، ۸۲۰، ۲۹۱، ۳۳۰.
                                 ماهية الشيء: ٢٣٣، ٢٣٩، ٢٤٤.
                                          مبادىء: ۲۲٤، ۲۵۰.
                                     مبادىء العلوم: ٣١٠، ٣٤٦.
                      مبدأ: ۱۸۵، ۲۶۲، ۳۶۲، ۲۲۰، ۳۷۲، ۳۲۳.
                             مبدأ أول (= مبدع الكل): ٢٤٢، ٢٤٧.
                                              مبدأ زمانی: ۲۲۳.
                                                 مبدع: ۲٤٢.
```

مبدعة: ١٩٠.

متى: ۲۱۸، ۲۱۲، ۲۷۳.

متأخر: ۲۵۳، ۳۱۲.

متباین: ۳۰۸، ۳۱۸.

متحرك: ۱۹۱، ۲۲۲، ۲۷۲.

متحك بالارادة: ٢٧٦.

متحرك بالطبع: ٢٥١.

متخيلة، قوة: ٣١١، ٣٦٢.

مترادف: ٣١٨.

متصل: ۲۰۰، ۲۶۸، ۲۵۳، ۲۰۹، ۲۹۲، ۲۹۹، ۲۳۳، ۲۷۳.

متصلة، قضية: ٣٢٥.

المتقابلة، القياسات: ٣٣٦.

المتقدم: ٣٥٢، ٣١٢.

المتقدم بالرتبة: ٣٧٩، ٣٨٠.

المتقدم بالزمان: ٣٧٩، ٣٨٠.

المتقدم بالشرف: ٣٧٩، ٣٨٠.

المتقدم بالطبع: ٣٧٩، ٣٨٠.

المتقدم بالعلة: ٣٧٩.

متقدّم بذاته: ۳٤٥.

متمكن: ۲۱۱، ۲۰۵، ۲۹۷.

متوترات: ۳۰۹، ۳٤٣.

متواطیء: ۳۰۸، ۳۱۷.

مثال: ۲۲۰، ۲۱۳.

مثل: ۳۱۲.

مجازي: ۳۰۸، ۳۱۸.

مجربات: ۳۰۹، ۳٤۲.

محال: ۱۹۶، ۲۱۳، ۲۲۷.

عبة: ۱۹۳، ۱۹۹، ۱۹۹، ۲۳۲، ۷۷۷.

محدود: ۲۲۱، ۱۲۷، ۱۹۳، ۲۱۹، ۲۲۸،

محسوسات: ۱۹۳، ۲۱۲، ۳٤۱.

محصورة، قضية: ٣٠٨، ٣٢٤.

عل: ١٤٤، ٥٤٥، ٢٤٦، ٧٤٧، ٩٤٩، ٥٥، ٢٩٢، ٥٩٠، ٣٢٣، ٩٦٣.

محمول: ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۰۰، ۲۰۹، ۲۲۰، ۲۷۲، ۲۰۲، ۲۹۲، ۲۹۳، ۲۹۰، ۲۰۳،

A.T. 377, 077, 777, PYT, .TT

محمولات ذاتية: ٢٣٣ .

مخصوصة، قضية: ٣٠٨، ٣٢٤.

غيلات: ۳۱۰، ۳٤٥.

مخيلة: ۲۱۲.

مدة: ۱۹۲، ۲۱۱.

مدخل: ۲۱٤.

مدرك: ۹۳.

مرادف: ۳۰۸.

مرکب: ۱۷۱، ۱۸۱، ۱۹۳، ۲۱۰، ۲۷۰، ۳۰۸، ۳۱۱، ۳۱۵، ۳۷۰.

مرکب، قیاس: ۳۳۰، ۳۳۱.

مرکب، جوهر: ۳۳۰.

مزاج: ۳۱۰، ۳۵۰.

مسائل، العلوم: ٣١٠، ٣٤٦.

مساواة: ۱۹۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۷۲.

مساوي: ١٦٦، ٢٢٤، ٢٣٣، ٢٣٨، ٢٦٩.

مستقبل: ۲۱۸، ۲۵۳، ۴۶۹.

مسلمات: ۳۰۹، ۳۶۱، ۳۶۳.

مشابهة: ۲۳۸.

مشاعر: ۲۱۲.

مشاهدات: ۲۰۹، ۲۲۲.

مشبهات: ۳۱۰، ۳٤۱، ۳٤٤.

مشترك: ۱۹۰، ۲۰۰، ۲۳۲، ۲۶۰، ۲۶۱، ۶۶۲، ۲۹۲، ۲۰۰، ۲۸۲،

3PY 3 A+T3 VIT3 PYT.

مشف: ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۹۸، ۲۰۳۰

مشکك: ۳۰۸، ۳۱۷.

مشهورات: ۳۰۹، ۳٤۱، ۳٤٤.

مصادرة على المطلوب: ٣٠٩، ٣٣٩.

مصورة: ٣١١، ٣٦٠.

مضاف: ۱۹۲، ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۶۰.

مطابقة: ٣٠٨.

مطلب، هل: ۲۷۱.

مطلقة ، قضية : ٣٠٩ ، ٣٢٦ .

المطلوب، مصادرة على: ٣٠٩، ٣٣٩.

مظنونات: ۳۰۹، ۳۶۱، ۳۶۶.

المعاني، علم: ١٧٨.

معجزات: ٣١٣.

معدولة، القضية: ٣٠٨، ٣٢٦.

معرفة: ۲۰۰، ۲۲۸، ۲۳۲، ۲۷۲، ۲۷۰.

معقول: ۲۵۳.

معلول: ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۸۲، ۲۸۹.

معنی: ۱۹۰، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۰۰۰.

مغالطي، قياس: ٣٤١.

مفارق: ۲۶۱، ۲۹۱.

مفرد: ۲۱۹، ۲۰۰، ۲۹۰، ۳۰۸، ۳۱۶، ۳۱۰، ۳۲۰.

مقادیر: ۲۰۷، ۲۵۴.

المقاومة، القياسات: ٣٣١.

مقبولات: ۳۰۹، ۳۴۱، ۳۴۲.

مقدار: ۲۶۰، ۳۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۸۲، ۲۲۳.

مقدم: ۲۰۸، ۳۲۳.

مقدمات، اول: ۲۲٤.

مقدمات القياس: ٣٣٧.

مقدمة: ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۰۹، ۲۲۹، ۳۳۳.

مقدمة شرطية: ۲۲۲.

مقدمة صادقة: ٣٣٤، ٣٣٥.

مقدمة صغرى: ٣٠٢، ٣٠٨، ٣٣٠، ٣٣٢.

مقدمة كيرى: ۲۲۲، ۲۰۹، ۳۳۰، ۲۲۲، ۲۳۸، ۲۳۲، ۲۲۸، ۳۲۰، ۲۲۰.

المقولات العشر: ٢١٧، ٢٧٥.

مقوم: ٣٢٣.

مكان طبيعي: ٢٥١، ٢٩٦.

مكان مطلق: ٢١١.

ملاء: ٥٥٧ ، ١٩٧.

ملائكة: ۲۰۳، ۲۸۵.

ملائكة سماوية: ٢٤١، ٢٨٦.

ملازقة: ۲۰۰.

ملك: ۲۰۰، ۸۸۲، ۲۷۳.

ملكة: ٢٣٢، ٧٣٢، ٨٣٢، ٧٧٧، ٥٧٣، ٢٧٩.

حاس: ١٩٥، ١٩٥، ٢٩٩.

متنم: ۲۰۹، ۳۲۷.

مکن: ۲۰۹، ۳۰۹، ۳۲۷.

نمكن الوجود: ٢٦١، ٢٨٨.

منطق: ۲۰۱، ۲۰۷، ۲۱۲، ۲۱۵، ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۳۳.

منفعل: ١٨٥.

منفعلة (علة): ۱۹۱، ۱۹۱.

مهملة: ۲۲۲، ۲۰۸، ۲۲۳.

مهملة جزئية: ٣٧٤.

مواضع: ۲۲۰، ۲۳۱.

موت: ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۹۷، ۱۹۷، ۲۰۱، ۲۰۳.

موجب: ۱۹۳، ۲۳۸.

موجهة، القضية: ٣٠٩، ٣٢٦.

موجود اول: ۲٤٣.

موجود: ۲۳۷، ۱۹۶، ۱۹۶، ۲۰۰، ۲۲۰ ۲۲۰، ۲۷۲، ۸۸۲، ۲۸۹، ۲۹۴.

موجود في شيء: ٧٤٤.

الموجود الذي يتكثر : ٧٤٠ .

موجود (واجب الوجود): ٢٣٩.

مولدة، قوة: ٣١١، ٣٥٩.

مؤلف: ۱۹۳، ۲۱۰، ۲۲۸، ۳۲۹، ۳۳۲، ۳۳۷، ۳۷۱.

موهوم: ۲۵۳.

. 471

موضوع العلم: ٣٢٢.

موضوع العرض: ٣٢٢، ٣٢٣.

(Ů)

نار: ۱۱۲، ۱۲۷، ۱۲۲، ۱۵۲، ۸۷۲، ۹۲۲، ۱۳۰، ۲۳۳، ۲۶۳، ۲۶۳.

ناس: ۲۸۲.

ناطق: ۱۹۸، ۲۰۱، ۳۱۲، ۳۲۲، ۳۳۳، ۳۳۳.

ناقص: ٣١٢.

نامية، قوة: ٣١١.

نبات: ۲۱۲، ۲۱۷، ۲۶۱، ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۶۳.

نبوة: ٣١٣، ٣٨٧.

نتيجة: ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۷۳، ۴۰۹، ۲۲۹، ۳۳۳، ۳۳۳، ۳۳۳.

نجدة: ۲۰۱، ۲۰۲.

نظري: ۲۰۲، ۲۰۷.

نظرية: ٣١١، ٣٦٤.

النظرية، قوة: ٣١١، ٣٦٤، ٣٦٦، ٣٦٧، ٣٦٨.

```
117, 507, 857.
                           نفس انسانیة: ۲٤۲، ۳۱۱، ۳۵۳.
                                    نفس جزئية: ١٧١.
                               نفس حيوانية: ٣١١، ٣٥٦.
                                    نفس عامة: ٢٠٩.
                                    نفس غضبية: ٢١٣.
                                    نفس الفلك: ٢٥١.
                                نفس ملكية: ٣١١، ٣٥٦.
                   نفس کلیة: ۱۷۱، ۲۰۹، ۲۶۲، ۲۲۳، ۲۸۲.
                              نفس كلية، (ملاكية): ٧٤٢.
                                    نفس ناطقة: ١٧٩.
                       نفس نباتية: ۲۱۳، ۲٤٧، ۳۱۱، ۳۵٦.
                                   نفوس طبيعية: ١٧٢.
                                  نفوس الملائكة: ٢٨٧.
                                         نفي: ١٩٤.
                         نقصان: ۱۲۵، ۱۲۲، ۲۷۰، ۳۲۱.
                          نقطة: ۲۰۳، ۲۱۳، ۲۰۳، ۳۷۳.
                                     غو: ۳۱۱، ۳۵۰.
خاية: ۱۹۲، ۱۹۶، ۲۰۰، ۲۲۲، ۳۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲،
                           نوامیس: ۲۱۶.
نوع: ۱۲۵، ۱۲۱، ۱۷۱، ۱۷۲، ۲۰۹، ۱۲۰، ۲۱۲، ۲۳۷، ۲۳۸، ۱۹۲۶
         نور: ۱۷۲، ۱۷۸، ۲۷۳.
```

(**~**A)

هاضمة: ٣١١.

هش: ۲۵۷، ۳۱۰، ۳۵۰.

```
هلية: ۱۷۱، ۱۷۲، ۲۲٤.
                           هندسة (علم): ۱٦٨، ۲۱۷، ۳۲۲، ۳۲۳.
                      هواء: ۱۹۲، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۷، ۲۵۲، ۳۱۰.
                                                  هوج: ۲۰۲.
                                 هيئة: ۲۱۰، ۲۶۸، ۲۸۳، ۲۲۹.
                               هيئة محمودة للانسان (= عقل): ٢٤٠.
هیولی: ۱۷۸، ۱۸۵، ۱۹۱، ۱۹۱، ۲۰۳، ۲۳۲، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۸،
           P37, VV7, • P7, 1 P7, 7 P7, 7 P7, 7 17, FF7.
                                      هيولي مطلقة: ٧٤٥ ، ٢٩١ .
                                                        (و)
                                    الواجب: ۲۰۹، ۳۰۷، ۳۲۷.
                                      الواجب لذاته: ٣٠٩، ٣٢٧.
الواحد: ۱۹۳، ۱۹۶، ۲۰۹، ۲۱۶، ۲۲۰، ۷۲۲، ۸۷۲، ۲۸۲، ۲۱۳، ۷۷۳،
                                                . ٣٧٨
                                         الواحد بالاتصال: ٣٧٧.
                                         الواحد بالتركيب: ٣٧٧.
                                     الواحد بالجنس: ٣٧٧، ٣٧٨.
                                          الواحد بالعدد: ٣٧٧.
                                           الواحد بالنوع: ٣٧٨.
                                           واسطة: ۲۸۷، ۳۸۲.
                                           واهب الصور: ٢٨٦.
                                            واهب العقل: ٢٣٢.
                                                وجوب: ۲۶۱.
وجود: ۳۳۲، ۲۳۹، ۲۶۹، ۸۰۲، ۲۲۰، ۲۲۷، ۲۲۲، ۵۸۲، ۲۸۲، ۷۸۲،
                       وجود مطلق: ۲۲۲.
                            وسط: ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۷۰، ۲۱۱، ۳۵۰.
```

وضع: ۲۱۸، ۲۰۳، ۲۰۰، ۲۰۲، ۲۰۷، ۸۰۷، ۲۰۷، ۲۲۰، ۲۹۸، ۲۷۳،

. 474

وقت: ١٩٤.

وهم: ۱۹۶، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۱، ۳۵۳، ۳۶۳.

وهمية: ٣١١، ٣٦٢، ٣٦٣.

وهميات: ٣٠٩، ٣٤٣.

(ي)

يابس: ۲۹۱، ۲۹۲.

يبس: ١٩٦.

يبوسة: ۱۲۸، ۱۷۸، ۱۷۹، ۲۱۱، ۲۱۸، ۲۵۷، ۲۹۰، ۲۹۸، ۳۱۱، ۲۵۴.

يتوهم: ۲۵٤.

يفعل: ۲۱۹، ۳۷۷.

يقين: ١٩٥.

يكسبه الانسان بالتجارب (= العقل): ٢٤٠.

ينفعل: ۲۱۹، ۳۷۷.

### (٣) فهرس الاعلام

#### [ الواردة في النصوص ]

الأمدي (ابي الحسن علي): ٣٠٦، ٣٠٥

ابن سينا: ٢٢٩، ٢٣١.

ابوزید: ۲۱۷.

ارسطاطالیس: ۱۸۶، ۲۱۹، ۲۲۹، ۲۸۳.

الباقلاني: ٢٨٣.

بقراط: ۲۰۳.,

جابر بن حيان الصوفي: ١٦٤.

الحكيم (= ارسطوطاليس): ٢٢٩، ٢٤٠.

الخليل (= الفراهيدي): ٢١٢.

الخوارزمي (الكاتب): ٢٠٦.

رئيس العلماء (الملك المنصور): ٣٠٦

السوفسطائيون: ٢٢٦.

عبد الله بن المقفع: ٢١٧.

الغزالي (ابو حامد): ٢٦٦.

فرفوريوس: ۲۱۲، ۲۳۸.

الكندي (ابويوسف): ١٨٩.

المعتزلة: ۲۱۲.

\*

# (٤) فهرس الكتب والرسائل

#### [ الواردة في النصوص ]

البرهان (کتاب): ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۸۳.

تهافت الفلاسفة (للغزالي): ۲۸۱، ۳۰۰.

الحدود (للغزالي): ٧٦٥، ٢٦٦.

الحدود الفلسفية (للخوارزمي الكاتب): ٢٠٥.

الحدود والرسوم (للكندي): ١٨٧.

سمع الكيان (= السماع الطبيعي): ٢١٤.

طوبيقا (لارسطوطاليس): ٢٣٩.

كتاب الحدود (لجابر): ١٦٣، ١٨٦.

كتبا في الحدود (لجابر): ١٦٤.

مفاتيح العلوم (للخوارزمي الكاتب): ٢٠٥. المبين في شرح الفاظ الحكماء والمتكلمين (للآمدي): ٣٠٧، ٣٠٥.

مقدمات القياس (كتاب) (للغزالي): ٢٦٩، ٢٩١، ٢٩٥.

النفس (لارسطوطاليس): ۱۸٤، ۲۲۰ ، ۲۸۳.

#### (٥) فهرس الالفاظ المعربة

#### [ الواردة في النصوص ]

```
ارثماطيقى: ۲۰۸.
        اسطرنومياً (علم الفلك): ٢٠٨.
     أفودقطيقي (البرهان): ٢١٤، ٢٢٤.
      انولوطيقاً (القياس): ٢١٤، ٢٢١.
     ايساغوجي (المدخل): ٢١٤، ٢١٦.
  بارى ارمينياس (العبارة): ۲۱۹، ۲۱۹.
       بيوطيقي (الشعر): ٢١٤، ٢٢٧.
        ثاولوجيًا (علم الالهيات): ٢٠٧.
                    جو مطریا: ۲۰۸.
                سوَفا (حَكمة): ١٦٧.
                  سوفسطائي: ۲۲۲.
            سوفسطيقي: ۲۱۶، ۲۲۰.
                سولوجسموس: ۲۲۱.
            شمعاكيانا (سرياني): ٢١٤.
               طوبیقی: ۲۱۵، ۲۲۵.
                   فلا (محب): ١٩٧.
                فنطاسيا: ۲۱۲، ۲۱۲.
                    فيلاسوفيا: ٢٠٦.
قاطيغورياس: ١٩٥، ٢١٤، ٢١٦، ٢١٧.
               لوغيا (= المنطق): ٢١٤.
              مليلوثا (سريانية): ٢١٤.
```

# (٦) كشَّاف عربي ـ لاتيني (\*)

(小

| casus           | إتفاق         |
|-----------------|---------------|
| mixtio          | أختلاط        |
| inductio        | استقراء       |
| elementa        | اسطقسات       |
| affectiones     | أعراض         |
| divinus         | إلهي          |
| tranumptio      | انتقال        |
| esse            | أنية          |
| medium          | اوسط          |
| (ب)             |               |
|                 |               |
| Supremus opifex | الباري (الله) |
| actun           | بالفعل        |
| potentia        | بالقوة        |

actun بالفعل potentia per modum ببجهة ببجهة ببجهة fortuna بخت per se simplex بسيط dimensio

<sup>( \*)</sup> أعددنا هذا الكشاف بالاستناد الى الترجمات اللاتينية للفلاسفة العرب، وبوجه خاص مكتبة Commentaria in Aristotelem Graeca، برلين.

(ご)

| divisio                                                  | تجزئة <sub>}</sub>                           |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| phantasia                                                | تجزّؤ }                                      |
| (さ)                                                      | تخييل                                        |
| proprietas<br>opifex<br>diversitas<br>creatio            | خاصّة<br>خالق<br>خلاف<br>خلق<br>خلق<br>ابداع |
| probatio                                                 | (د)                                          |
| significatio                                             | دليل                                         |
| eternitas                                                | الدهر                                        |
| eternus                                                  | دهري                                         |
| essentia                                                 |                                              |
| intellectus                                              | ذات                                          |
| (ر)                                                      | ذهن                                          |
| spiritus<br>spiritualis<br>consultatio<br>animadvertetia | روح<br>روحاني<br>رويّة                       |

(i)

زمان tempus

(w)

ساكن سكون quietas

lenitio

(ش)

individuum

concupiscibilis

libido

(ص)

صورة forma

الصورة الالهية divinae

(ض)

contrarium

(d)

naturae

(ظ)

ظاهر ظرف adparens

vas

(2)

عالم الأعلى العالم الأعلى العالم الأعلى العالم عقلي العالم عقلي المنافذة عرض عقل العالم عقل العالم mundus orbis supernus orbis supernus mundus superior privatio accidens intelligentia signum causa scientia scientia divina scientia intelligibilis (غ) ingenitus incorruptibile immobile **(ف**) corruptibile فاسد ، فاعل أوّل autor princeps agens primarins corruptio **فساد**، برد فضيلة virtus perfcetio

| cogitatio        | فِکْر                                            |
|------------------|--------------------------------------------------|
| orbis            | فَلُك                                            |
| ınfluxio         | فيض                                              |
| (ق)              |                                                  |
|                  |                                                  |
| axiomata         | قضية                                             |
| vrtus            | القوة                                            |
| virtus corporea  | قوة ُ جرمية<br>قوة مؤ ثرة                        |
| virtus imprimens | قوة مؤ ثرة                                       |
| facutas          | قوة (النفس)                                      |
| (也)              |                                                  |
|                  |                                                  |
| multitudo        | كثرة                                             |
| verbum           | كلمة                                             |
| communis         | کڵي                                              |
| perfectio        | كثرة<br>كلمة<br>كلّي<br>الكمال<br>كميّة<br>كَوْن |
| quantitas        | كميّة                                            |
| generatio        | كَوْن                                            |
| qualitas         | كيفية                                            |
| ْ (ل)            |                                                  |
| ```              |                                                  |
| annexa           | لاصقة                                            |
| procul dubio     | لا ئحَالة                                        |
| infinitum        | لا نهاية                                         |
| non dividitur    | لا يتجزّأ                                        |
| voluptas         | اللدَّة                                          |
| ·                |                                                  |

(7)

sejunetus multiplicatus exemplum purus perfectus محمول على مخلوق مُدَبّر مرتب delatus super creatus regens complex compositus مستحيل evanescens adquisitus معرفة cognitio المعقول intellectae معلول causatus مغالطة sophistica مقدار mensuratio المنطق logica منطق عقلي rationalis (Ú) compratatio anima animus

animus sentientis

animus nobilis

animus communis

animus ratiocinantis

animus alentis

animus altentis

animus altentis

animus intelligentis

diminutio

finis

(<del>-</del>

(0)

unicus وحدانيّة unitas meditatio

# (٧) كشَّاف عربي ـ يوناني (٩)

Hale us Possusry ا **( ا)** د ده ادن التعريف وكموهوه الأن بقد 60 1 م الدائد الما التعليميات μαθηματα الآنية عصاله التناقش avriquos :: garage and the same of الاتفاق (المدفة) τὸ αὐτόματον Kurtigle Ayerya Excayeryh Alphanyl الجدل ومسعمه **الأصل الموضوع: किंग्फॅक्टिल्ल** جىل وەستىغلىدە الأقدم ροτώρκ الأكثرى vis ent to noisi الري tò wae' fricator, tobe to الأن اعد الأن اعد الجزئيات τα κατά μέρος الأن مة مه جنس ۲۷۷۵۶ انسكاس משפים roomos in-الأوسعل بعومهم جوهى ١٥٥٥٥٥ الأو ليان rà regiora (ج) י) אלאור אמאמסאפאסגואע : א אמאריי און אין אין אין אין אין איי الحد الأصغر rò Elarrov المد الأكبر بمكافع فه الحدس وكأمره المدود البيدة (غير الأوسط) تعط rd daga بدبية عمرهاؤن σοφία ίδ برمان ويؤيعة معدة الرمان بالخلب voravvatou ( ) 1 . . البرهان المستقيم وتتعدده الْحُلَّف ﴾ راجع : البرهان بالحلف برهانی (ضد جدلی) معانی معانی ( 2 ) بسط 1000مغ (ت) دائم وماقلة الدائم (في مقابل الأكثري) - أهدا التجربة ėµσειφία دلیل τεκμήφιον الدور (البرمان الدوري) . مُعَمَّد بين مُعَمَّد بَمُ التجريد depalacous (ب) التجريد وفعه فهمه وفق (3) التحليل ماعتداهمت الذات rò ri sore التمديق وάποφανσις עוֹ) בּוֹשׁ אַמאַם (מוֹ) אים אַמּ التصور ١٥٩١١م

 <sup>(\*)</sup> اذ نأسف لعدم توفر الحروف اليونانية في المطبعة، اقتبسنا هذا الكشاف من الدكتـور بدوي
 (البرهان لابن سينا، القاهرة ١٩٥٤) لتيسير قراءة المصطلحات الواردة في ارجاء الكتاب.

באי שיאניים של عَر مَن Θυμβεβηκός ذهن ۱۹۵۷ ذهن غند ( حج ) wody¥is ( چ⊷ ) (ر) מكس ἀντιστφοφή الرد إلى ... طبع الملامة vorsaupro الرد إلى الحال πο αδυνατον الرد إلى الحال العلم (ف مقابل الغلن) فعره فعرد الرسم (مند المد") الرسم (مند المد") altía, altror ile (س). عوارس ذاتية υπαρχοντα καθ'αύτα דט דהסף דו ישב سالبة (تضية) (معاته معرفة سبب ماداه، هاداهه dvannevarrens باللب drawi ble سوفسطائي ومصوره φθαρτος July شكبك ووالمنامان فساد φΘορά τὸ καθ' ἔκαστον κατά فسل (توعى) Signopolic (توعى) شعرى ποιητικος نسال ποιητικός شكل (في القياس) αχήμα Edyov L ( ب) القمل vaye(q. ) (ش) ποιητικός نبل فسكرة διάνοια المنغرى (قى القياس) (١٥٥٠) Beursea أ مناعة بالالخاء (ق) المبورة ١٥٥٥ع استة ماهاهاه (ش) قنية ἀπόφανσις ساس عمالاهمالمورور من الم to Evavelor in (4) ضرورى αναγκατος אָנט (مقدمة) (πρότασις) אָנט (مقدمة) (ط) کن (جمها: احکر) موهموه طبع ، طبیعة عون المسكل (في مقابل الجزء) ١٨٥٥ ا שינים פסאוסטס (المقول على) السكل معمد بمعدة بمعدد المعرف على) السكلي بالمكاهم والم (4) ולא אסססי לז ظن م≨ةة الكم التعل عدية مع معروب الكم النفعل عده عده عده عدم الكم النفعل عدم النفعل عدم النفعل عدم النفعل النفعل النفع الن (ع) السكون (الوجود) elvac ؟ (شد النساد) yéveorg עני באומים אומים אומים אומים אומים לוני שחשמשים

الناظر المعتدة (J)البدل ووعماهة الموجود عا هو موجود ٢٥ ٥٠ ١٥ ٢٥ צייום אסטושתם موضوع Θέσις לנץ מספאמנסץ לנבח בום θησις לנבח (0) ול אולס לד לד نتيحة (نياس) مىرەمەمەعەرىس نطق (عقل) کملق کمل اعلق λογιστικός المامية rò tì قصر Hempla H نظرى Θεωφητικός متعارف αξιώμα تس Ψυχή " πρώτος היقلم تسانی ἔμΨυχος mollantágues it in تعلة στιγμή περατούμενος • ١٢٠٠ μεταβολή 🗸 τὸ πέρας τή אנים שלו אונים שלים שלים وع ١٥٥٥ع المردات τὰ ἐξ ἀφαιρέσεως نوعی εἰδοπόιος المركب (من الهيولى والصورة) ٥٥٢٥٥٥٥ **( • )** ερώτημα εί... مصادرة αίτημα את אנ במיניסידים الممادرة على المعالوب الأول ميولي ۱۹۸۹ τὸ ἔξ αρχής α'ιτεῖσθαι (,) ζητουμένον بطلب مظنون τὸ δοζαστον وجوب طعوه مغول νοητός פפנ בוצם לס الغالطة ومورهوه وضع کان المالطي وσοφιστικός (3) الملكة (ضد المدم) كاع المدم ينى βέβαιος τὸ δυνατόν אלי

doxn him

متى ೨۲۵۳

# (٨) فهرس محتويات الكتاب

| الصفحة                                                 |
|--------------------------------------------------------|
| <b>∜تصد</b> یر                                         |
| ا مقدمة في دراسة تاريخ المصطلح الفلسفي عند العرب ١٥٧-٩ |
| ١] التعريف برسائل الحدود والرسوم ٩٤-١١                 |
| _ تمهید                                                |
| (١) الحدود لجحابر بن حيان(١)                           |
| (٢) الحدود والرسوم للكندي                              |
| (٣) الحدود للخوارزُمي الكاتب                           |
| (٤) الحدود لابن سينا                                   |
| ' (٥) الحدود للغزّالي                                  |
| ــ استخلاص                                             |
| [۲] الأمدي وكتابه «المبين»                             |
| (۱) تمهیّد                                             |
| (٢) سيرة الأمدي وآثاره                                 |
| (٣) التعریف بکتاب «المبین»                             |
| (١) وصف محتويات الكتاب                                 |
| ٣] وصف مخطوطات نشرتنا ومنهج التحقيق ١٦٧ ـ ١٥٧          |
| (۱) مخطوط «الحدود والرسوم»                             |
| (٢) مخطوطات كتاب «المبين» ونشرته الناقضة (١٣٥)         |
| _ تمهید                                                |
| _ تمهيد (۱۳۵)                                          |
|                                                        |
| ب <u>_ مخطوط دمشق</u>                                  |
|                                                        |

| (184)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | جــ مخطوط اسطنبول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | د ـ استخلاص في موازنة المخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (122)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (ثانيا) نشرة مجلة المشرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (A • X)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¿٤] كُشاف عن الرموز الستعملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳۸۸-۱۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | * تحقيق النصوص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| للفلاسفة العرب ١٦١٠ ٢٠١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (أولاً): رسائل الحدود والرسوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١ ـ الحدود لجابر بن حياد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ندي ۱۸۷ ۲۰۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ً ٢ ـ الحدود والرسوم للكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وارزمي الكاتب، المراتب ٢٢٨٠٢٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ً أُ ٣ ـ الحدود الفلسفية للخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 774-774 (a ) (a ) (a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤ ـ الحدود لابن سينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| W. 1_770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <ul> <li>٥ ـ الحدود للغزّالي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اظ الحكماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (ثانيا: كتاب المبين في شرح الف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الآمدي۳۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (ثانيا: كتاب المبين في شرح الف<br>والمتكلّمين لسيف الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| the state of the s | * ملحق بالنصوص المحقّقة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| $(\partial_{t} (x) - \partial_{t} (x) \partial_{t} (x) \partial_{t} (x)) = 0$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ا عند الفلاسفة العربا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أثبات بالحدود بحسب وروده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ورودها في نص جابر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المناسبة المداخلة الم |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ورودها في نص الكندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٣ - ثبت بالحدود الفلسفية بحسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۵ ورودها <b>في نص ابن سينا</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ، ورودها في نص الغزّالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| , ورودها في نص الأمدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٦ - تبت بالحدود الفلسفيه بحسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| £ 7 V |   |      | <br> | <br>    |   |   |   | ٠ |            |    |   |     |     |    |    |     |    |     | •   |     |         |     |    |    |     |    | ć       | ې   | -1 | لر  | ΙĮ  | و          | در  | باد        | a          | 11 | õ   | ید  | ر :       | ج  | 3 |
|-------|---|------|------|---------|---|---|---|---|------------|----|---|-----|-----|----|----|-----|----|-----|-----|-----|---------|-----|----|----|-----|----|---------|-----|----|-----|-----|------------|-----|------------|------------|----|-----|-----|-----------|----|---|
| £ 4 A |   |      | <br> |         |   |   |   |   |            |    |   |     |     |    |    |     |    |     |     |     |         | -   |    |    | بة  | بي | بعر     | ال  | Ĉ  | ب   | ا-  | لر         | وا  | ر          | اد         | پ. | لم  | J,  | (۱        | )  |   |
| 844   | ٠ | •    | <br> |         |   | • | • |   |            |    |   |     | •   | •  |    | •   |    |     |     | •   | •       |     | •  | •  |     | •  | •       |     | 4  | بيا | J.  | `و         | וע  | Č          | <u>ج</u>   | -  | لمر | 1.  | (1        | ') |   |
| 110   |   | •    | •    | <br>• . | • |   |   |   |            |    |   |     |     | •  |    | •   | •  |     | •   |     |         |     |    |    |     |    |         |     |    |     | ;   | مأ         | عا  | <b>J</b> 1 | ٺ          | سو | ار  | ٠   | الة       | -  | × |
| ٤٤٧   |   |      |      |         |   |   |   |   |            |    |   |     |     |    |    | •   |    |     | · • |     |         |     |    |    |     | ;  | ۵.      | تمد | ما | ل   | J   | ۴          | عا  | ٠,         | ىر         | ر• | 8   | è ( | (1        | )  |   |
| ٤٧١   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            | •  |   | ن   | صر  | و  |    | لند | 1  | ي   | į   | دة  | إر      | لو  | I  | ā  | سيأ | نه | ىل      | ال  | ١, | ظ   | فما | j,         | 1   | L          | سر         | بر | فه  | (   | ۲,        | )  |   |
| ٥١.   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            |    | - |     |     |    |    |     | (  | ٠   | ح   | و   | <u></u> | لن  | ١, | ي  | ġ   | دة | إرا     | لو  | ١  | `م  | K   | ء          | Y   | ١          | ىر         | ر. | Ġ   | • ( | ٣         | )  |   |
| 011   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            |    |   |     | بر  | رم | ,, | نص  | J  | ے ا | ۏ   | ŏ.  | رد      | وا  | ال | ١, | ل   | ائ | س.      | لر  | وا | ٠,  | Ļ   | کت         | 7   | ١          | ىر         | ر٠ | 6   | • ( | ٤         | )  |   |
| 017   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            |    |   |     | (   | ٠, | م  | ۰   | 2  | لن  | ١,  | في  | ō       | رد  | ار | لو | JI  | ā  | ر!      | L   | 1  | ظ   | بار | ٔل         | וע  | ١          | ىر         | ره | نه  | • ( | 0         | )  |   |
| ٥١٣   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            |    |   |     |     |    |    |     |    |     |     | ٠.  |         |     |    |    |     |    | یٰ      | تي  | ¥  | _   | ر   | <u>.</u> إ | ء,  | ٠,         | ف          | ٦  | کٹ  | (   | ٦)        | )  |   |
| ٥٢٠   |   | <br> |      |         |   |   |   |   |            | ٠, |   | , ! | , . | ٠. | ٠. |     | ٠. |     |     | ٠,٠ | •       | . • |    |    |     |    | ۔<br>ني | نا  | يو | ·   | ڀ   | ِ<br>رِ    | عر  | ٠,         | <u>ف</u> _ | لـ | 2   | (   | <b>'V</b> | )  |   |
| ۲۲۰   |   |      |      |         |   |   |   |   | <b>#</b> - |    |   | ٠,  |     |    |    |     |    | ,   |     |     |         |     |    |    |     | ۱, | -<      | Ή,  |    | ٠,  | ١.  |            | حے. |            |            |    |     |     | ۸,        | ١  |   |

طبعة ثانية ( مصرية ) خاصة للهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٨٩ .

رقم الإيداع بدار الكتب ١٩٨٨/٧٧٢١ ٤ - ١٩٧٨ - ١ - ١٩٧٨

#### TABLE DÉS MATIERES

| ☆ Avant-propos,                                           | (p.7).      |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| <b>★ INTRODUCTION</b>                                     |             |
| A LA TERMINOLOGIE PHILOSOPHIQUE CHEZ                      | LES ARABES: |
| (1) Etude des les livres des definitions et descriptions, | (p.11).     |
| (2) AL-'AMIDI et son livre: L'Evidence,                   |             |
| (3) Description des manuscrits,                           |             |
| ★ TEXTES; Edition Critique:                               |             |
| 1) JABIR IBN HAYYAN,                                      | (p.163).    |
| 2) AL-KINDI,                                              | (p.187).    |
| (2) AL-KINDI,(3) AL-KHWARIZMI,                            | (p. 205).   |
| 4) IBN SINA,                                              | (p.229).    |
| 5) AL-GAZZALI,                                            |             |
| 6) AL-'AMIDI,                                             |             |
| <b>★ SUPPLEMENT.</b>                                      | 389         |
| ★ BIBLIOGRAPHIE                                           | 427         |
| <b>★ INDEXES.</b>                                         | 445         |

# Cours professe en October 1982 a Janvier 1983 au Departement de Philosophie a la Faculte des Littres, Universite de Bagdad.

. . .

# LA TERMINOLOGIE PHILOSOPHIQUE CHEZ LES ARABES

#### **Avec**

LES ECRITES PHILOSOPHIQUES EN LES DEFINITIONS ET LES DESCRIPTIONS DES TERMES

Etude, Edition Critique et Annotations par

**ABDUL-AMIR AL-A'ASAM** 

Docteur es Philosophie, Cambridge; Professeur a l'universite de Bagdad.

﴿ مَعْمِيمُ الْمُعْمَى الْمُولف ، قسم الفلسفة \_ كلية الآداب ، جامعة بغداد . ☆ Copyright by: Dr. A.A. Al-A'ASAM, 1984.

你你你

\*Premier è edition, 1985 Baghdad \*Seconde edition, 1989, Le Caire LA TERMINOLOGIE PHILOSOPHIQUE CHEZ LES ARABES

يتناول المؤلف في هذا الكتاب بالدرس والتحقيق موضوعامها في سياق مهضتنا العربية الحديثة ، ويسهم في الكشف عن مسألة تعتبر الآن من أهم مسائل تأصيل تراثنا الفلسفي العربي ، وبوجه خاص دور الفلاسفة العرب في علم المصطلح الفلسفي وتعميمةونشره .

ويتعرض المؤلف في هذا البحث الممتاز ظهور المصطلح الفلسفى وتطوره إلى جملة من المفاهيم ، وهو بهذا يضيف إضافة أساسية إلى المحاولات التي سبقته لتأسيس معجمية فلسفية ، بالرجوع إلى الفلاسفة العرب حتى لا نقطع الصلة بين تراثنا وفكرناالحالى ، ويؤكد الضرورة التاريخية لمثل هذا العمل ، كما يوضح الطريقة التي يجب أن نعالج بها المصطلحات في سياق تحقيقهاودرسها .

وفى توثيقه لهذه المصطلحات يعود المؤلف إلى جابر بن حيان ، والكندى ، والفارابي ، وابن سينا ، والخوارزمى والتوحيدى والغزالى والآمدى ، لكى يصل إلى الجرجاني . .

وهكذا يضع المؤلف بين أيدى الباحثين من عبى الفلسفة وطلابها دليلا ممتازا لأساليب التعبير الفلسفي .